

تاكىيىت لائزرلاقجىندى

السنة الخامسة رجب ١٤٠٦هـ العدد [٥٢] ابريــل ١٩٨٦م تاڭلىڭ (ئۇرلۇنىنى

## بسم الله الرحمن الرحيم

## مدخل إلى البحث

﴿ وَاحْدُرُهُمْ أَنْ يَفْتَنُوكُ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزُلُ اللَّهُ اللَّهُ ۗ .

وقد استجيراً لربكم من قبل أن يأتى يوم لا مرد له من الله ما لكم
 من ملجأ يومنذ وما لكم من نكير . فإن أعرضوا فما أرسلناك عليهم
 حفيظا إن عليك إلا البلاغ».

حماية الفات الاسلامية من الاحتواء والحصار هي غاية الغايات التي يُتِرَّ عليها الفكر الأسلامي في هذه المرحلة من حياة الأمة السلامية، ومتحف المقد الأولل من القرن الخاص عشر) في مواجهة الحملة المتوايدة التي تتسع كل يوم منذ بدأت علامات الصحوة الأسلامية والحروة إلى المنابع كظاهرة عملية لاندفاع الموجة الاسلامية التي تتنامي الومودة إلى المنابع كظاهرة عملية لاندفاع الموجة الاسلامية التي تتنامي الاسلامي وافتي تتنامل في صيحة (المودة إلى المنابع) وتصحيح المنافع، وتأكيد مفهوم الاسلامي واصفه (منبح حياة ونظام مجتمع) والانطلاق إلى بناء المجتمع الاسلامي الملتيم داخل نطاق المجتمع الالسلامي العالم والانطلاق إلى من خلال ظاهرتين كيورتين:

الأولى: ظاهرة رفض النظام الربوى المصرف واعتماد المصارف الاسلامية والمؤسسات التي يقوم الاقتصاد فيها على اساس المشاركة والمضاربة.

الثانى : اسلام المرأة وجهها لله ، والعودة إلى الحجاب ، وفهم مسئولية الاسرة والمنزل والطفل فهما اسلاميا صحيحا .

وإن هذا الشباب المسلم الملتوم ، في ثيابه وصلاته واسلوب الحياة في اسرته وفي مجتمعه وفي حركة التعامل مع الناس في أشد الحاجة إلى حماية وتوجيه ومعالجة مختلف ما يمر به من مواقف وامور ومتابعة غركاته على النحو الذي يعشق فيه شعور الالترام والانتها، والقدرة على الصدود في وجه المغربات الكنيرة الميثرثة حوله سواء عن طريق المجتمع نفسه من حيث العرى وأسلوب الحوار وفقدان الوعى بالحلال والحرام، أو من خلال ما يعرض عليه في النافزيون والمسرح والصحف من مفاهيم وقع تختلف تماما عن مفهوم الاسلام فهو في حاجة دائمة إلى تذكرة ولى تقوية الدوم على الثبات في وجه المغربات المتدفقة، المصمد على المجان على حماية نفسه من أعاصير الحضارة الغربية التي تهب الملكرة القدار على حماية نفسه من أعاصير الحضارة الغربية التي تهب على المجتمعات الاسلامي على المجتمعات الاسلامي الأهماء الملفرات.

ولعل أخطر ما يواجه شبابنا المسلم هو : قصور مناهج التعليم عن العطاء الاسلامي الحقيقي وهذا هو ما نرجو أن يعوضه الشباب بالثقافة الاسلامية الحرة الملتزمة التي تقدم له وجهة نظر الاسلام في مختلف قضايا السياسة والاجتاع والاقتصاد .

### 000

إننا نطعع من تهى هذه القضية أن نصل فيها إلى موقف حاسم وإلى نتيجة ابجابية واضحة تحقق لنا (نصويب) الواقع المضطرب الذي تعيشه المجتمعات الاسلامية من ناحية مفاهيم وقيم مقدمة لها أو مفروضة عليها تختلف اعتلافا واضحا وعميقا عن قيمها الاسلامية الحقيقية ومفاهيمها الاسلية بدعوى أن ما يقدم ها هو: فكر المصر ولفة العصر ، ينها يوصف الفكر الاسلامي بأنه القديم الذي تجاوزه الزمن وأن العودة اليه هي يمثابة الرّدة والنكوس عن المعاصرة وهي مغالطة وأصحة ، فإن هذا الفكر العربي الواقد المعاصر ليس إلا فكرا غرافي خالصا مستمدا من فيم الغرب ومفاهيمة وعقائدة وآدابه وأخلافة وتقالده ، وهو عصارة ذلك الخليط الذي تجمع في الغرب من فلسفة اليونان وفكر الرومان من ناحية ومن تراث البهودية والمسيحية من ناحية المحريق وهم الحريق وهم المحريق ومستقل واصطواب وما علام من أمحراف عن رسالة المدين الحق وظليته روح المحريق والمحريق والمحروب والمحراب الوحية المحريق والدينية ومسطوة المخاصم المحادية التي والمحراب الروحية والمحرية والدينية ومسطوة المحاميم المحراب المحراب الروحية والمحرية والدينية ومسطوة المحاميم المحادية التي المحدات أوجه المحروبة والاستخراق والمحروبة المحروبة والمحروبة والمحر

فنحن فى حاجة إلى أن نستكمل جوانب النقص فى ثقافتنا المعاصرة وفى مناهجنا التعليمية حتى يعرف شبابنا المسلم أن ما هو قائم بين يديه اليوم فى الصحافة أو التأليف أو مناهج الدراسة ليس هو فكرنا الأسيل وإغا هو خليط من مفاهم قاصرة أو عرفة من الذكر الاسلامي وقد ميطر علمها الذكر الغرفى فاقام خليطا مضطريا فى مختلف مجالات العلوم الاجتاعية والنفس والأخلاق والسياسة والاقتصاد والتربية .

إن الاسلام عطاءه الواضع فى مختلف هذه الجالات ، وإذا كانت التفسير الغرق المتلقة الماصوة تقدم وحيتى نظر الفكر الغرق فقدم لنا التفسير الغرق الماليول للحياة والمجتمع والتاريخ والحضارة ، أو تقدم لنا التفسير المالكركسي الاشتراكي حيث يتاح فذين التفسيرين التناف والصراع على حلية الصحافة العربية والتأليف والتقافة والجامعات ولماهد المختلفة ، حيث تدرس نظريات هذا الفكر بشقيه وحداما دون ان يقدم (منجد تدرس نظريات هذا الفكر بشقيه وحداما دون ان يقدم (منجد الاسلام) في هذه القضايا فإننا في حاجة إلى أن نستكمل هذا التقص ، وأن يكون بن ابدينا – اليوم لا غذا ــ هذا المشمون الاسلامي قائما

واضحا بحيث يستطيع شبابنا المنقف ان يستحضره وهو يتناول هذه الدراصات وان يراجعه ويقارن بينه وبين ما يقدم اليه من مناهج وافدة . ولا ربب أنه في مجال حجب الثقافة الاسلامية ومفاهم الفكر الاسلامي فإن هناك مغالطات وأكاذب واعاءات كثيرة تقال وهي تقدم شرائع منتزعة من الفكر الاسلامي يعلى أنه ناصوره لشابنا المسلم على أنه ناصر أو متجذف أو بلوى أو صحراوى على النحو الذي ظلوا يرددونه حتى كذبهم الأحداث التي بين أيدنيا الآن والتي سنقدمها لشبابنا المنقف الدراءا ما أكانس طلح هذه الدورة،

حتى كذبتهم الأحداث التي بين أيدينا الآن والتي سنقدمها لشبابنا المثقف ليرد بها على أكاذيبهم وليدحض هذه الدعوى . وكل هدفنا من هذا العمل أن نسترد ثقة شباب الاسلام بمنهج الله وأن نقوى الايمان بصدق هذا المنهج وخلوده وظهوره على المناهج كلها ﴿ لِيظهره على الدين كله ﴾ هذه الثقة وهذا الايمان بعظمة عطاء الاسلام: هو الهدف الحقيقي لهذا العمل الذي نطمع في أن نحقق به بناء هذا السور الذي طالما تسلقه اللصوص من أجل أن ينتقصوا منهجنا أو يصوبوا لنا السهام ، ولقد كان واضحا أن شبابنا المسلم خلال هذه الحملة الحاقدة الماكرة الخبيثة التي تدار بروح من اللؤم والخسة ، والتي لا تعرف الاسلوب العلمي ولا الصدق ولا الوجهة الصالحة ولا الهدف الصحيح لخدمة هذه الأمة بدعوى أن أصحابها يقدمون لنا شيئا نافعا ، فأنت تقرأ هذه الكتابات فتراها تنضح بالخبث، وتتربى بالمكر، وتذهب هنا وهناك لتقتطع نصا ، أو تزيف حكما ، فإذا صححت لها خطأها ، أبت واستكبرت واستعلت بالإثم لأنها في حقيقة أمرها لا تقصد وجه الله ولا وجه الوطن، ولا تريد إلا ان تعكر الماء وتبلبل العقول ، وتثير الشبهات في الصدور ، وتحاول أن تصادم ذلك الايمان العميق الذي ينبعث من قلوب غضة طاهرة ، صادقة الإيمان بدينها وعقيدتها .

م يعد هناك سبيل حقيقي إلا أن نسد هذه الثغرة وأن نبني هذا

الحائط، ومن ثم يكون في بد المنقف المسلم السلاح الحقيقي لمؤاجهة الشهات، والدليل الأكيد، الذي غاب عد في منامج الثقافة والصحافة والعلوم الجامعية التي صيعت على نحو يجعلها معارضة أو منافرة لحقائق الاسلام.

000



# الباب الأول

تميز منهج الاسلام على المذاهب الوافدة

الفصل الأول : المحافظة على الذاتية الاسلامية . الفصل الثاني : تميز الاسلام الخالص .

الفصل الثالث : الخصائص الاساسية لمنهج الفكر الاسلامي . الفصل الثالث : من العلم عالم فق الاسلام

الفصل الرابع : منهج العلوم والمعرفة الاسلامي . الفصل الخامس : خصائص الفكر الغربي : الفكر البشري : الغربي

والماركسي والتلمودي . السادس : محاملة احتماء الفكر الاسلام ومحاصرته .

الفصل السادس : عاولة احتواء الفكر الاسلامي ومحاصرته . الفصل السابع : حرب الكلمة .

الفصل السابع : حرب الكلمة . الفصل الثامن : إنكشاف فساد نظريات ومناهج الغرب .

الفصل التامع : مفاهم اسباسية صححتها حركة الفقظة .



الفصل الأول

انحافظة على الذاتية الاسلامية هي أكبر أهداف الصحوة الاسلامية



لا رب أن اكبر اهداف الصحوة الأسلامية هي المخافظة على الغائظة على الغائظة على الغائظة وذلك بعد أن الغائظة وذلك بعد أن المنط الحقيقي من وإدا المؤامرة التي تقودها القوى العالمية هي الكيان الأممي والعالمي وكل هذه الدعوات من المؤفري الوحلة المشارة، أو عالمية الحضارة، أو الانفتاح والتقليح والبحال الفتاق ما هي إلا كلمات خادعة يراد بها صهر المسلمين في يوقة الفكر الأممي .

هذه الذاتية الاسلامية التي كوّنها القرآن الكريم خلال اربعة عشر قرنا على نحو متميز ربّائي الوجهة إنسانى الغاية من أجل إقامة انجتمع الاسلامي وتبليغ رسالة الله إلى العالمين .

ولذلك فقد كانت الهافظة عليها من الأنبيار أو التدهور أو الجمود او المجمود المداخلة ، أو الانصهار في الفكر البشرى العالمي من العامات الكيرى التي عاش لحمايتها وتحديثها وحراستها جماعة الأمرار من العلماء والمدعاة ومن أجلها تحملها عزم الأمور والصمود والصبر والمسابرة المرابطة ، ونحن البح مطالبون بأن نصمد في وجه كل هذه المؤامرات التي تستهدف الفكر والقافة والتعليم الأوالة (الحربة الكرم الأعمى الأرافة (الحديثة في يوقة الفكر الأعمى الأرافة (الحربة في يوقة الفكر الأعمى الأحيال المدينة في يوقة الفكر الأعمى الأرباء المدينة المناسبة المناسبة

وهذا ما يسمى (الغزو الفكرى) طريقا إلى التغريب: وأبرز معالم المهمة التى بجب أن نحسلها ونسير بها إلى غايتها هى اجراء عملية تأميل واسمة غذه النظريات والقاهم المطروحة فى أفق الفكر الاسلامي فى مجال الاقتصاد والسهاسة والاحتجاع والتربية والكشف عن مفهوم الاسلام فيها فضلا عن تقييم المرحلة التى سيطر فها نفوذ الفكرى على ثقافتنا وادابنا من منطلق واحد اصبل: هو أن الاسلام مقايسه الواضحة فى الشكرى المرور القائقة والبحث العلمي والتاريخ ، مقايسه الواضحة فى الشكر إلى مناهم الفكر الغرق المسجى وهى تختلف اختلافا واضحا عن مفاهم الفكر الغرق المسجى

واليهودي والماركسي والليبرالي جميعا .

إن مخطط التغريب والغزو الفكرى قد عمل على هدم هذه (الذاتية الاسلامية) بهدف تذويب هذه الأمة في الحضارة العالمية وانصهارها في الفكر الأممى، وذهاب التميز الخاص الذي عرف للاسلام، وهي انحاولة الخطية التي بدأها النفوذ الاجنبى قبل إنحسار سلطانه العسكرى والسياسي عن الأمة الاسلامية ، باعداد قواعد وقوائم وقادة ومنظمات ترعى هذا المخطط في مجال السياسة والفكر من ناحية وعن طريق الصحافة والتعليم والأعلام من ناحمة أخرى ، هذا الخطط الذي أعدته الدول المستعمرة قبل إنسحابها ليكون بديلا لنفوذها وهو ما أطلق عليه اسم الاستعمار الفكرى ثم صرف النظر عن كلمة الاستعمار وأبدلت بكلمة (الغزو) عملا على تخفيف وقمه على مظاهر التحدي باخفاء النفوذ الظاهر وراء كلمات مختلطة ، كمحاولة لاخفاء الانباب والاظافر القاتلة وراء قفازات من الحرير ، تحت اسماء الالتقاء بالفكر العالمي والتبادل الثقاف وترجمة روائع الأدب العالمي ، ودراسة قضايا الحضارة والاقتراب من روح العصر ، وخلق احساس بالاعجاب بالغرب والانتقاص من قدر عطاء الفكر الاسلامي وتراث الأمة فضلا عن إعطاء طابع الانبهار بالغرب الحاكم الآن والمسيطر بحضارته ونفوذه ، ومن هنا تنشأ فكرة التبعية والاقتباس والهلاء للحضارة المنهارة التي تلفظ أنفاسها عن طريق أنها منطلق للنهوض.

فالمناهج الوافدة في مدارسنا وثقافتنا توحى بأمرين :

أولا : أن هذه الأمة متأخرة ومصدر تأخرها دينها .

ثانيا: أن هذه الأمة لا تنهض إلا باقتباس اساليب الغرب وكلا القضيتين فاسدتين وظالمتين:

ووجه القصور : أن المسلم قد حيل بينه وبين تطبيق مفهوم الاسلام ف حياته الاجتاعية أو السياسية أو الاقتصادية ، وان ما يجرى الآن هو منبح آخر وافد ودخيل واليه يردّ الاضطراب وترد الأرمات والأحفار . ذلك أن النفوذ الاجنبى المسيطر على موارد الاقتصاد ومصادر النمويل والاقراض وشراء الخامات ، مازال يحول بين الأمة الاسلامية وبين ارادتها وقدرتها فى بناء مجتمعها على اساس منهجها الربائي ومازال يفتعل التغرات والالتباسات لينتقص هذا المنهج ويحول دون تطبيقه .

إن المسلمين لم يتعرفوا على ابعاد القيمة الحقيقية للإسلام والأملوب الذي يعمل به المسلم لبناء مجتمعه وحضارته ، لأن هناك خلطاً شديداً في الأوراق ، يحتاج إلى محاولة جادة في العرف على حقائق الإسلام وما يختلف فيه عن الفكر الوافد بعناصوه المختلفة : البونانية والمسيحية المنوية والمراكبية الشيوعة. هذه الفجوة ، أو هذا القيم ومصدر الأرمة المفقيقة للتفاقة الإسلامية ، وهو موضم الحفيل نتيجة خروم أجوال متنابعة وفق مناهج ملفقة أو ناقصة أو مضطربة على العظاء الحق الذي يمكن المسلم تاريخه ولغنه وعقيدته وكأنها غير قادرة على العظاء الحق الذي يمكن المسلم ما امتلاق إرادته وبناء مجتمعه وتبليغ نفسه هذه المشاعر التي تجعله معجبا بالفكر الوافد، منتقصا لدينه فتراته وأناء منتقصا لدينه وتراته وأناء منتقصا لدينه وتراته وأناء من المناعر التي تجعله معجبا بالفكر الوافد، منتقصا لدينه

ومن هنا فنحن فى حاجة إلى الكشف عن عدة حقائق اساسية ، لتصحيح هذا الطريق واثارة روح التقدير والاعجاب والاعتزاز بعقيدة الاسلام ولفته وتاريخه وآدابه وترائه .

هذه الروح التى تمتل، بالتقدير والحب لأمانة الاسلام من شأنها أن تدفع شباب هذه الأمة إلى الاعتزاز بالميراث وتقدير شأن المستولية الملقاة على عاتقه وتفهم مدى العطاء العظيم الذى قدمه الاسلام للبشرية خلال اربعة عشر قرنا والذى مازال قادرا على تقديمه مرة اعرى اليوم للأمم العالمية التى تستشعر الاغتراب والعجز وتحوطها الأرمات مدلهمة كقطع الليل المظلم فلا نجد لها مخرجا، والمخرج منها قريب.

نحن في حاجة إلى أمرين أساسيين :

اولا : الكشف عن الفواق الدقيقة بين منهج الاسلام الرباق المصدر القادر على العطاء ، وبين المنهج البشرى المضطرب الذي تخترقه الأرمات وعوامل القصور .

ثانيا: تكملة ما يقص المناهج التفافية والتعليمية وتصحيح ما أعطات فيه وهذه امور أصبحت من الغيروات ؛ إذاء نقص المناهج التقافية والتقافية المناهج عن المناهج عنه المناهج عنها لتحد محتال الأسلام، وعاملا مساعدا للشياب هذه اللوقس والأعطاء والكشف عنها لتكون عاملا مساعدا للشياب المسلم المتطلع إلى فهم الحقيقة واستكمال ثقافته الاسلامية .

## الفصل الثانى

تميز الاسلام الحالص

[ورث تراث النبوة وحمل لواء تصحيح الفكر البشرى]



منذ فجر التاريخ الانسانى وظهور الأبياء المؤبدين بالوحى والحاملين لمل البشرية رسالة الله تبلك وتعالى بالدعوة إلى التوجد الحالص وبالشريعة التى ترسم العلاقات بين البشر من لدن نوح عليه السلام إلى محمد ﷺ وقد تشكل ترافن :

أولاً : تراث النبوة التي قدم للبشرية طريق الخير والرحمة والتي تجمعت في الرسالة الخاتمة .

ثانيا: تيار الفكر البشرى بوثنيته وبالجانه وجمومه واهواته ومطامعه ولذلك فقد كان تصحيح العثائد والقيم احدى مسئوليات النبوة ، وقد تجدد الاسلام تراث النبوة كله في القرآن ، وأرزته المسلمين ، وقدمه مرة أخرى من خلال دعوة عمد عَلَيْ وعن طريق القرآن الكريم والسنة أخرى من خلال دعوة عمد عَلَيْ وعن الفرآن الكريم والسنة المظهرة ، وأعلن القرآن صراحة (ولان : أن هذا القرآن بقص عل به السابقة في وأنوانا عليك الكتاب بزال مهمنا على الكتاب البابقة مصدقا لما بين يديه الكتاب السابقة في وأنوانا عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه

## من الكتاب ومهيمًنا عليه ﴾ (المائدة) . و(ثالثا) أنزل الله الاسلام ﴿ ليظهره على الدين كله ﴾ .

وقد نقل الله تبلك وتعلل النبوة من فرع اسحق إلى فرع اسماعيل بعد أن عجز البهود عن حمل أمانة الرسالة وفرطوا فيها وصل النبي عليه بالأنبياء كافة إماما في بيت المقدس إيذانا بامامته العامة للأنبياء ومواته لتراث النبوة السابق في فرع اسحق.

وقد قدم القرآن الكريم "صورة رائعة لنرات النيرة ولجهاد هؤلاء الأبرار الكرام من أنباء الله ورسله وما قاموا به من دور في هداية شعوبهم وما لكن لهم من شرائع خاصة بأنمهم ، حتى جاءت الرسالة المناقة الني حلها عمد من شرائع خاصة بأنمهم كافة ومنذ نزلت إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، وقد وصف الحق تبارك وتمال وسالة عمد من المرافق ومن عليه أفترجت الناس من الظلمات إلى الدر ومن يقرأ

تاريخ البشرية خلال الفرون الخمسة بين رسالة عيدى عليه السلام ورسالة محمد يعلم مقدار ما فى هذه العبارة القرآبية الكريمة (إخراج الناس من الظلمات إلى النوري من دلائل كريمي بعد أن اضطربت الحياة وخرجت دعوة عيدى عليه السلام إلى مفاهيم مختلفة قادها الها القديس بولس الذى نقل الدعوة المسبحية إلى اوروبا وجعلها دعوة علية مستقل عن البيودية بينا هي أخر رسالات الهودية وأن دورها في عقد النبوات كل صوره سيدنا عيدى ﴿ مصدقا لما بين يدى من النوراة وميشرا برسول يأتى من النوراة وميشرا

وتلتقى الأديان المنزلة الثلاث المرجودة على وجه الأرض اليوم والتى هى امتداد لرسالة سيدنا ابراهيم عليه السلام (الحنيفية السمحاء) في أولاده (اسحق) وهو ابو اليهود والنصارى ، واسماعيل وهو ابو العرب وجدّ سيدنا عمد ، النفت في ثلاث :

. (١) الإيمان بالله الواحد . (٢) الإيمان باليوم الآخر . (٣) الالتزام بالمنهج الذي يحكم سلوك الفرد والجماعة .

يسين ملك يعد ذلك الخلاف في التفاصيل من حيث أن العقيدة واحدة والذي بعد ذلك الخلاف في التفاصيل من حيث أن العقيدة واحدة في الأديان كلها والشريعة غنلفة بحسب الزمان والبيئات حيى جاءت مسية البشرية إلى الله تبارك وتعالى لما كل منها يسلم إلى الآخر حتى حتامها ، وقد أخذ الله تبارك وتعالى العهد على كل نبى أو رسول إذا جاء محمد اللها أن يؤمن به ويتبعه ، وقد أشارت كل الكتب المنزلة ، السماء وآخرها التوراة والإنجيل إلى رسالة محمد اللها اختلاقة وأخذ العهد على كل الأنبياء أنه إذا جاء محمد على الكتب المخلقة الأخرى حتى احتلفت القضيوات التي وضعها حلقة منه إلى والمحلة الذي والتي عزت نضهها عن الدين الحائم .

كذلك فقد كشف القرآن الكريم زيف الفكر البشرى ودعواته المختلفة سواء من نظريات الفلاسفة الباطلة أو تحريفات الأديان أو تكذيب الرسل أو ظهور الفساد في البر والبحر وقدّم لها دحضا واضحا صيحا لمفاهم الكفر والالحاد والاباحة والتثنية والوثنية والتعدد .

وقد كان هذا دعوة للمسلمين لتصحيح المفاهيم جيلا بعد جيل ولقد

قام بهذه الرسالة على مدى العصور علماء المسلمين . وكان من الضروري ان تتجدد هذه الدعوة اليوم بعد أن جدد التلموديون والشعوبيون والعلمانيون هذا التراث البشرى الوثني مرة أخرى ، وقدموه من خلال نظريات ومناهج وأيدلوجيات جديدة ، فنحن الآن نواجه مرحلة شبيهة بمرحلة العصر العباسي وترجمة الفلسفات وظهور عديد من مناهج الفلسفات الباطنية والمادية والأباحية بل ان هذه المرحلة التي نعيشها أشد خطورة الأن المسلمين في المرحلة الأولى كانوا غاية في البقظة إزاء مؤامرات الفكر الاغريقي والوثني والغنوصي وكانت إرادتهم حرة مطلقة فقد واجهرها بقوة وكشفوا زيفها ودحضوا سمومها ، أما نحن فقد قطعنا وقتا طويلا خاضعين للنفوذ الاجنبي وسيطرته حيث ترجم إلى لغتنا فلسفات ضالة وقصص إباحية وطرحت في طريقنا مذاهب وأيدلهجيات من الشرق والغرب ، من ركام فلسفات الليرالية والماركسية والاشتراكية والشيوعية والوجودية والفرويدية والأباحية وهي ليست في حقيقتها إلا الفلسلفات القديمة: فلسفات الأغريق والمجوس والهندوس والتلمود مصوغة في أساليب جديدة ، وليس عجيبا أن ترى رجلا مثل الدكتور (صبری جرجس) المسیحی الذی عاش اکثر من خمسین عاما داعیة لعلم النفس الفرويدي في مصر ، فإذا به فجأة يكتشف أن هذا العلم الذي سارت به الركبان شرقا وغربا والذي فرضته المعاهد والجامعات كعلم اساسى وحقائق لا تقبل النقض \_ وليس كنظريات وفروض تخطىء

وتصيب \_ هو منقول تماما وبالكامل من التلمود ومن فكر يهود لتهديم

البشرية وتندميرها ، وفجأة استفاق ضميره فكتب كتابه المعروف في هذا المجال الذي هر دوائر التغريب فأخلوا يهاجمونة في عنف ومضى هو في المحافظة في المحافظة في المحافظة في المحافظة المحافظة المحافظة أن كل ما المحافظة على حاسلاً لم يكن إلا عصارة مرجل أحقاده واحقاد المهودية العالمية على البشرية رقية في تندميرها ثم عرف بعد ذلك أنه كانت هناك علاقة بين ماركس من ناحية ، وبين فرييد من ناحية المائقة على مائحة المحافظة عمل مناطقة المحافظة على المشيط المناطقة على المشيط المناطقة على المشيط المناطقة على المشيط المتعاد المحافظة المحافظة وهو الهدف المسيطر الآن على المجتمعات الاروبية بقلسفات الوجودية والتحلل المسيطر الآن على المجتمعات الاروبية بقلسفات الوجودية والتحلل والمجتمعات والمحافظة على المسيطر المتحدد المسيطرة المتحدد المحافظة على المسيطرة المتحدد المحافظة المسيطرة المتحدد المحدد ال

- هذا التراث البشرى ترونه واضبحا في :
- ١ ـــ الفلكلور : وما اسموه التزاث الشعبي .
- ٢ ـــ فى ادعاء أن البشرية بدأت وثنية ثم عرفت التوحيد .
  - ٣ ـــ إحياء الأساطير (جلجامش وغيرو) .
     ٤ ـــ السحر والروحية الحديثة (تحضير الأرواح) .
- السامية التي تحجب حنيفية ابراهيم عليه السلام .
- ج فكرة الجنس في التحليل النفسي وسيطرتها على السلوك الانساني
   وضرب دعوات اخرى حاولت ان تجعل من الدافع الشخصي (ادار
- ويوغ) واسقاطها لاعلاء دعوة فرويد . ٧ ــ نظرية دارون وأهدافها وتحولاتها من نظرية نطور بيولوجية إلى نظرية احتاعة .
  - ٨ ــ نظرية ماركس واعتاده على إفتراض علمي سقط .

وهناك ذلك التراث الباطني الفلسفي الذي قدمه ابن سينا والفاراني والنصر الطورسي وغوهم من أمثال نظرية المقول السبعة وغوها وقضايا التصوف الفلسفي من أشياه قصة وحدة الوجود والحلول والاتحاد وما كتب فى رسائل اخوان الصفا وغيرها ، وقد اقيمت على هذه النهات مذاهب ودعوات باطلة أرادت أن تنال من التوحيد الحالص الذى جاء به الاسلام ومعه اسلام الوجه لله ، فلا تغرنك اشعار ابن الفارض ولا كتابات الحلاج وابن عربى فإنها تستقى من فلسفات اليونان والمجوس وتهدف إلى تزييف ذاتية الاسلام القائمة على التوحيد الحالص .

ولتحذر من مسألة الحب الانهى والعشق الانهى فهى سموم مركزة ذات اسماء لامعة ، فما هكذا يدور الحديث بين الانسان الخلوق وربه العظيم جل جلاله ، وأخطر ما فى التصوف الفلسفى قولهم بالجبرية واسقاط الفرائض المكتوبة ، واخطر ما فى مذاهب الهالية والقاديانية اسقاط فريضة الجهاد .

إن علينا اليوم ان نقلب هذا النراث ونغربله ونحلله ونكشف زيفه وأن نعلن فى قوة وإصرار أننا لن نستسلم له ولن نقبل النبعية واننا نرفض هذه المدخائل ، ما أشد حاجتنا إلى التحرر من الإرث اليونانى الرومانى والإرث العودى المسيحى ، والإرث الجوسى الفارسى والفرعولى الوثنى .

لقد كانت حكمة الله تبارك وتعالى ف تنابع الأديان: إرتفاء العقل البشرى حلقة بعد خلقة وعصل بعد عصر حتى وصل إلى مرحلة الرشد البشرى حلقة بعد الحالم ومن أجل ذلك اعتبرت كل الأديان السابقة له بمثابة عهد له ، ومقدمة ومدخل اليه ، وقد أشار الأنبياء فى الأمم السابقة لل أن العالم المتحقق إلا بمجيء التي الحاتم والدين الماتم وقد تميز الاسلام بميزات عدة :

اولاً : تجر بأنه مطلق بالسبة للجنس، وللزمن، وللمكان، وللشخص، فليس هو نسبة إلى أمة كالهودية أو إلى نبى كالمسيحية . ثانيا : شمولية الفردية والالتزام الأخلاق ، الجزاء الأخروى والخلود، ثبات القيم الأخلاق، الجزاء الأخروى والخلود، ثبات القيم الأخلاق، الجزاءة والاجزاعية .

ثالثا: ارتباط الاسلام بتراث الحنيفية السمحة ، تراث ابراهيم ﴿ ثُمُّ أُوحِينا إليك أن اتبع ملة ابراهيم حيفا ﴾ .

فكل ما كان من خير في تراث الجاهلية فهو من عطاء نبوة ابراهيم علمه السلام

رابعا: أُخذ الاسلام من الفرس والروم تنظيمات وليس نظما ، ولقد رفض المفهوم الفارسي الاستبدادي والروماني الاقطاعي والصوفية الهندية

والفكر البوناني والمنطق الارسطى . خامسا : اعلن الاسلام الانقطاع الحضارى بينه وبين ما سبقه من شات .

سادسا : غيّر مناهج الحياة والاجتماع وأقام نظاما جديدا .

سابعا : قدم للبشرية المنهج الكامل للتعامل مع الله من ناحية ومع المجتمع من ناحية اخرى .

المناء: أعاد الحياة للمستضعفين ونصرهم على الطغاة وأهلك الطفاة وأهلك الطالمة.

تاسعا : قدم للبشرية أعظم معطياته : اسلام الوجه لله والخضوع له وبناء مجتمعه والانتزام بالأخلاق والمسئولية الفردية والجمع بين عبادة الله والاستعانة به .

عاشرا: حرّر البشرية من مفهوم التجسيم في مجال العبادة كا حررها من الاقتصار على المحسوس المادي .

كل هذا يجعلنا نؤمن بأن للفكر الاسلامي الذي نشأ ف ظل الاسلام مقاييسه الخاصة في مختلف الأمور والفضايا وهي تختلف اختلافا واضحا عن مفاهم الفكر الفردي لأنبا مستمدة من القيم الاساسية للاسلام ، فما هي القيم الأساسية للاسلام ؟ .

الخصائص الأساسية لمنهج الفكر الاسلامي

الفصل الثالث



لکی نعرف مدی الفواری العمیقة بین الاسلام والفکر البشری جمیعا (الیونانی ، الرومانی ، المسیحی الیهودی ، اللیوال المارکسی) یجب أن نعرف أن للاسلام منهجه الفکری الخاص به والقائم علی اصول واضحة تختلف احتلافا واسعا وعمیقا عن الفکر البشری .

هذا مع الإيمان الأساسي بأن لكل فكر منهجه وقيمه وعناصره التي يتكون منها وهي تقوم على العقيدة والمزاج النفسي والأملاق والقيم واسلوب العيش ، التي بناها هذا الفكر في نقوس أهله ومعتنفيه وبالنسبة للمناهجة والمؤتفين به ومن هذا كان له منهجه وقانونه ومنظومته الأساسية التي قد تلقى مع الفكر الاساس في أصول عامة رئيسية مصدوط طبيعة الانسان نفسه، ولكنها تختلف من حيث عقيدة هذا الانسان والتصور الذي أنشأته هذه العقيدة في نفسه ختلف جوانب الحياة والكون والمجتمع والحضارة.

وفى الأساس فإن الفكر الغربي يقوم على مجموعة من العناصر التي لا يلتقى مع الفكر الاسلامي فى واحدة منها، فهو يقوم على تراث عمين من الفكر اليونائل (الوثني) والفكر الرومائل (العبودي) والفكر المسيحى حسب المفهوم الطرفي المختلف أساسا مع الدين المنزل فلسلا عن التطورات التي حدثت في فهم تاريخ اللاهوت والعلاقة بين البودية والمسيحية ثم بينها وبين الاسلام وتاريخ الكتب المنزلة وما أصابها من اضطراب وما لحق بها من تضيرات.

أما الفكر الاسلامي فيقوم أساسا على : ١ ـــ القرآن الكريم : كتاب الله المنزل بالحق والموثق الذي لا يأتيه

- العراق الكريم ، كتاب الله المنزل بالحق والمونق اللذي لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .

 ٢ - السنة النبوية : والتي تشكل المنهج التطبيقي لمنهج القرآن وسيوة الرسول واعماله وما يتصل ببناء المجتمع الاسلامي واللولة الاسلامة . س مواث النبوة المشل في تراث الأنياء من لذن نوح إلى محمد، وخاصة تراث الحنيفية السمحاء (دين ابراهم) المتصل بين الأديان الثلاثة القائمة الآن في العالم والمستدة إلى أن يرث الله الرض ومن علها هذا التراث الذي يمثل الإعبابيات الموجودة في تاريخ ما قبل الأسلام.

ولا رب أن هذه المنظومة الاسلامية بعطائها في مختلف بجالات العقيلة والماملات والأخلاق وتاريخها وتطبيقاتها خلال أرمة عشر قرنا واتصافا باللغة العربية كلفة نزل بها القرآن ، والعرب كأمة حملت لواء الدعوة وسارت بها من حدود الصين إلى نهر اللوار ، هذا كله يؤكد الحلاف العميق والواسع بين النظرية والمنبحة ، فهذا مفهوم رباني وهذا مفهم بشرى وهو مختلف في عنة أمور :

أولاً : فى النظرة الجامعة بين الروح ولمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة حيث يختلف هذا مع الانشطارية الغربية والايمان بالجانب المادى والمحسوس وانكار جانب الروح وللمغوبات والغيب والآخرة .

ثانيا: فى الإيمان بوحدة البشرية [كلكم لآدم وآدم من تراب] حيث يختلف هذا مع مفهوم الغرب في اعلاء العنصر والدم واللون.

ثالنا: في الأخوة البشرية وعدم الأفضلية إلا بالعمل: [لا فضل للأيض على أسود ولا أسود على أيض إلا بالتقوى] وهو في هذا للأيض من مفهوم الغرب في إعلاه الجنس الأيض صانع الحضارة الذي يتفلد مع فاتون الحضارة الرومائية لا يغلب في نظرهم والذي يستمد مفهومه من قانون الحضارة الرومائية البائدة: (روما سادة وما حوفا عبيد) .

رابعا : شرعه التساوى بين الأمر والأجير في العقوبة والجزاء : [إنحا أهلك من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق الضعيف أقاموا عليه الحد ، وأيّمُ الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها] . خامسا: إقامة التعامل الانسانى على اساس (الأخوة العالمية) والتسوية بين الناس على اختلاف ألستهم وألوانهم في الحقوق والواجبات وليس على أساس الدماء والأعراق [كلكم لآدم وآدم من تواب، لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي إلا بالتقوي].

سادسا: المستولية الفردية في الحساب والجزاء ﴿ وَكَلُّهُم آتِيه يوم القيامة فردا ﴾ وآن كريم .

ولا يقر الاسلام ما يسمى بمسئولية المجتمع أو المسئولية الجماعية كما يقرر الاسلام الالتزام الاخلاق في الحياة والمجتمع .

سابعا: ليس في الاسلام طبقة تدعى (رجال الدين) لهم في علاقاتهم بالناس حقوق ليست لغيرهم وإنما يوجد علماء متخصصون في الدين.

ثامنا : أقام الاسلام منهج النوابت وللمنفرات وإعلان ثبات الاسلام لزاء (۱) الأحوة البشرية والعدل الاجتهاعي (۲) لزاء تحريم الربا (۳) لزاء الالتزام الأحلاق والمسئولية الفردية (٤) لزاء مجرمات الحمر والقتل والمسر والزنا (٥) لزاء فريضة الجهاد وذلك في مواجهة نظريتي النبات الدائم اليونانية ونظرية التطور الدائم الهجلية .

تاسعا: يقرر الاسلام فكرة تذليل الطبيعة لا تحدى الطبيعة كل يقول الفكر الغربي ، ويقرر الاسلام التقاء الأجيال لا صراع الأجيال كل يقول الفكر الغربي ، ويقرر التعاون في الطبيعة لا الصراع ، ويقرر تكامل الطبقات وليس صراعها .

عاشراً : ليس الاسلام تصوراً فلسفياً ولا تصوراً مادياً ولكنه تصور انساني جامع يقوم على التوحيد والأخلاق والإيمان بالله .

حادى عشر: حرّم الاسلام الربا والزنا والميسر وحرر المجتمع الاسلامي من شوائب الحرام جميعاً وأقام حدودا إزاء هذه المحاذير لابد

أَن تطبقها المجتمعات الاسلامية لحماية افرادها وهو في هذا يختلف مع نظرية الحرية الفردية في الفكر الغربي .

ثانى عشر: أقام الاسلام سننا للحيضارات والأم هذه السنن (القوانين) لا تتبدل ولا تنفر وهى التي تحكم حركة النقدم ﴿ وَلَمْ يسبووا فى الأرض فينظروا كيف كان عاقبة اللين من قبلهم وكانوا أشد منهم فوق وما كان ألف ليمجزه من شيء فى السموات ولا في الأرض إنه كان عليما قديرا في وقد قرر الاسلام أن للمجتمعات نوامس ثابتة وأن الأم إذا أغرفت عن وجهة الله سقطت وأن البرف هو أكبر عوامل انبيا الأم ويقوطها فو فهل ينظرون إلا سنة الأولين فلن تجد لمسنة الله تبديلا ولن تجد لمسنة الله تحويلا في

ثالث عشر: اعترف الاسلام بالرغائب البشرية وأباحها في اطار الضوابط الشرعية والأصلاقية ، وقدر مدى الطاقة ولم يطالب بأكثر منها الضواف المنطقة في المنطقة والعردة إلى المنطقة الفي المنطقة والعردة إلى الحق متى تنين وطلب المفتوة من الله وقبل أم المضطر في فعن اضطر على مناطقة على ياغ ولا عاد قلا إثم عليه كه ودعا الاسلام إلى تهذيب مداخل الرغات وعارجها ودعا إلى الاعتمال فيها ، والوقوف عند الحد الذي لا يؤدى الفرد ولا المجتمع وأماح قسطا معتلالا من المتناع داخل ضوابط عمل عند المحد الذي لا المتعال المناسقة الانسانية .

وهو في هذا يختلف اختلاقا عميقا مع دعوة الفكر الغربي إلى الانطلاق والتحلل والجرى وراء الشهوات.

رابع عشر: لا يقر الاسلام مفاهم الدعوات الهدامة المسمومة: كالحيلول والانحاد ووحدة الوجود والتناسخ والاشراق ويقر الفصل بين الألومية والبشرية كل يقر الانفصال النام بين الله تبارك وتعال والعالم الظائرة ويقرر الاسلام وحدائة الله وتفرده سبحانه بالحكم والأمر ولا يقر سقوط التكليف عن العباد مهما بالهؤا على درجات العبادة. كا يقرر الاسلام العلاقة المباشرة بين الانسان وربه دون واسطة ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبادى عَنَى فَإِنْى قَرْبِ أَجِب دَعُوةَ الداع إِذَا دعان ﴾ .

خامس عشر : أقام الاسلام قاعدة (الانقطاع الحضارى) يين ما قبل الاسلام وما بعده فقد قضى الاسلام على نختلف موارث الجاهلية المنحرفة عن التوحيد الخالص .

سادس عشر: هماية الضعيف والفقير وإعلان حتى كل منهما في مال الله وقوم القضاء على المريض الميثوس منه وفي الاسلام : (الضعيف أمو الركب) وقد وضع الاسلام أساس الطب الرحم بعد أن قاست البشرية من أهوال قتل المريض الميثوس منه وحرمان الفقير من العلاج [إيام والمثلة ولو بالكلب العقور] حديث شريف.

سابع عشر : فتح الاسلام الطريق أمام السعى والكسب على اساس : (١) اكتساب المال من مصدر حلال وعدم اكتسابه من الصناعات الهرة أو الأعسال المنافية للكرامة والرجولة .

(٢) أداء حق الله فيه . (٣) إنفاقه في الوجهة الطيبة .
 ثامن عشر : أقام الاسلام منهجه على اساس الرحم : الضعيف أمير

الركب .

في ضوء هذه الحقائق نستطيع ان نفرر في وضوح بأن هناك خلافا واسعا وعميقا بين الاسلام والفكر الغربي بعناصره الليبرالية والماركسية واليهودية على النحو الذي نراه واضحا في العلوم الانسانية والعلوم الاجتاعية والإيدلوجيات السياسية والاقتصادية والاجتاعية وفي مفهوم الحضارة والعلم.



الفصل الرابـع

منهج العلوم والمعرفة الاسلامي [التكامل بين القيم والمطابقة بين الكلمة والسلوك]



لم يعد هناك من يشك فى أن والاسلام) هو الذى قدّم للبشرية منهج العلم جملة الأول مرة ، كما يعرفه العالم اليوم القائم على : البرهان والتجريب والتحرر من الهوى والظن والتكامل بين القم والتوازن .

كما قدم القرآن مقايس (النطق القرآفي) الذي يختلف احتلافا كريا من منطق السطو والونان وبتميز بالعدالة والاحكام . إن ابرز كبيرا عن منطق السلوم والموفق الاسلامي هو : (تكامل القبي والمطابقة بين الكلمة والسلوك (والمنهج والنظييةي) والوسائل والأهداف وهو ما يختلف به الأسلام عن الفكر الغربي الذي يقوم أساسا على الانشطابية وإعلاء كل عنصر على حدة والفصل بين الكلمة والسلوك وهي المنزلق المحلوم المنزلة بين الفرق بن اللك يقد كان تبنياب الفكر الغربي بين نظريتي الثبات الكامل والتطور المطلق هي إحدى أزماته وخطاياه بينا قام الفكر الاسلامي على قاعدة التواس والمغفرات .

فقد قرر الاسلام أسسا عامة في هذا المجال ما تزال هي القاعدة الراسخة في مجال الفكر والعلوم والثقافة والمعرفة جميعاً .

اولاً : دعا الاسلام إلى الجمع بين الثوابت والمتغرات والربط بين العقيدة والأخلاق وعدم انقسام القيم إلى سياسية واجتاعية وتكاملها وفى الاسلام لا تناقض بين المثل الأعلى والواقع العملي للناس.

ثانيا : الربط بين المنهج والتطبيق (بين القول والعمل) وهذا هو المأزق الذي أفسد الحضارة الغربية ومزقها .

ثالثا: التوسط بين الميول (١) نحو الروحية والزهد من ناحية وعدم الاسراف فيه بالوصول إلى درجة الرهبانية . (٢) ونحو المادية والاستمتاع بطيبات الحياة وعدم الاسراف فها بالوصول إلى درجة الاباحية .

رابعاً : تكامل العناصر في الوحدة الواحدة (لا إله إلا الله) .

قرر الاسلام تكامل الأبعاد في مختلف القضايا : وجعل لكل قضية وجهان مادى وروحي (الجزاء : مادى ومعنوى)

(التقدم : مادى ومعنوى) وهنا يختلف المفهوم العلمي الاسلامي الذي يقر : أن لكل قيمة وجهان متكاملان مادى ومعنوى لا انفصال بينهما مع الفكر الفرق المدى أو مادى أو معنوى وجعل للحضارة بعدان : البعد الرباني والبعد الانساني . وتكامل الوجه الظاهر للفكر والاحساس وتكامل القوميات مع الاسلام ، وتكامل الوطنيات مع الاسلام ، وتكامل حيث لا تعلب القوميات أو الوطنيات على الاسلام ، من اطاره .

تكامل العقلانية مع الوجدانية (الكلام والتصوف) دون استعلاء أحدهما .

تكامل القلب والعقل ، العلم والدين ، الروح والمادة .

الجمع بين المادى والمعنوى فى الوحدة الواحدة والجمع بين الجماعى والفردى فى مختلف مناهج الاقتصاد والاجتماع والسياسة .

حامسا: قيام قاعدة الثوابت ومن داخلها يجرى تحرك المتغوات على قاعدة (الثوابت والمتغوات) وقد أقر الاسلام ثبات الجوهر وتغير الصورة وثبات الهدف وتغير الوسائل. ويرفض الاسلام القبل بالتطور ف عجال الأحلاق والعقائد لأنه يجعل من الدين مجموعة من المبادىء السبية أن أنها لا تصبح حقائق مطلقة ويمكن ان تتطور وتتطور إلى ما

ويجمع الاسلام بين حدس المتصوف ووجدان الشاعر وعقل العالم ولا يقر التفرقة والفصل أو التخصص بمفهومه الغربي ، ويجعل التخصص طهقا إلى التكامل ويجعل للمسلم الحق في المعرقة الكاملة .

سادسا: قدوة العقياة الاسلامية على تغيير آثار البيئة والوراثة وتحويلها إلى الخير وارتقاء بها إلى الكمال واستحالة خضوع الانسان لآثار البيئة خضوعا جبيا (كما تقول فلسفات الغرب) وقدرة الانسان على الانتقال من مرحلة (الأنانية) إلى مرحلة (الغيية) والحروج من اهواء النفس ومطامع الجسد إلى الالتزام بالحدود والضوابط التى حددها الدين الحق من أجل حماية الفرد وحماية المجتمع .

سابعا : إعلاء الاسلام لعمل الفرد الذي يكون موضع تقدير البطولة اساسا وليست البطولة في الاسلام بطولة تماثيل أو اصنام .

ثامنا : الجمع بين الفردية والجماعية فى نظام المجتمع فقد دعا الاسلام إلى التغيير في اطار الثبات والتنوع فى اطار الوحدة .

تاسعا : ربط الاسلام بين الاسلوب العقل والاسلوب الوجداني وغلب بذلك على الاسلوب الكلامي او المنطقى أو الفلسفى لميزة اسلوب القرآن في مخاطبة كل عناصر التلقى في الانسان .

عاشرا : الربط بين المواث والعصر ، وبين التراث والعصر وعدم قبول فكرة روح العصر الغربية التي ترمي إلى إعلاء العصر على القيم ، أو اخضاع القيم للعصر ، أو تبهير الاسلام لتحولات العصور .

حادى عشر: الالتزام بالضوابط والحدود التي حددها القرآن وقيام التكليف على المسلم في حياته كلها فلا يسقط ابدا.

ثانى عشر : تحرك العلم وتحرك الحضارة وتحرك المجتمع فى دائرة المفهوم الاسلامى : المفهوم الريانى المصدر ، الانسانى الوجهة .

ثالث عشر : يعرف الرجال بالحق ولا يعرف الحق بالرجال : اعرف الحق تعرف اهله .

رابع عشر : الانسان عقل وقلب ، وتفكير وعاطفة ، وإلغاء احدهما خروج على الفطرة وعكس لطبيعة الاشياء ، والنظرة الدالمجية تقوم على اقتاع المقل وتصديق الفكر وتتمثل في غذاء القلب وطمأنية الروح .. إن الفكر الاسلامي تقوم قاعدته الاسلامية على التكامل بين العلم من ناحية والطابقة بين الكلمة والسلوك ولا يفصل بينهما . ويتميز الفكر الاسلامي بطابع ذاتى خاص لا يقبل الانتزاج أو الانصهار في الفكر البشرى لأنه أوسع أفقا منه (من حيث إنشطارية الفكر البشرى وقصوره) كما يتميز بالتفتع القادر على تقبل تجارب الأم دون أن يسيطر عليه وإنما تكون معطيات الحضارات والثقافات العالمية بمثابة (مواد خام) يتفع بها المسلمون في دائرة فكرهم وأسسه الأصيلة الحقيقية .

والفكر الاسلامي مركّب من عناصر ، يتكامل بها حتى يرسم صورته الكاملة والسياسة والاجتماع والاقتصاد كلها عناصر منه .

وقد فرق الاسلام بين المعارف الجوهرية والمعارف غير الجوهرية التي ليس لها أي قيمة إلا أن تكون ترفا أو للزينة فقط وقد أعطى الاسلام تراث النبوة كله ، الذي انتقل جملة إلى المسلمين كا راجع علماء المسلمين تراث البشرية العلمى والفكري وغريلوه وكشفوا أخطاءه وقبلوا منه وتركوا ، وما قبلوه أضافوه إلى مادة فكرهم فلم يخضعوا له ولم ينصفروا فيه . خاصر عشر : العقا والفقلان .

حدد الأسلام موقفه من العقل فجعله (مناط التكليف) وجعله تحت ضوء الوحى وقرر الاسلام ان العقل غير كاف ولذلك فقد احتاجت البشيم قال في روسي ، وقد حرر الاسلام العقل من التبعية والتقليد ومن البشيم قال من المرقة وقال التجبيم والاقتصار على المحسوس وفتح له آفاقا واسمة من المغرقة وقال الالمام المارودى: إن تسمية العقل تثبيه بعقل الناقة عن الليود عقالها ، الانسان من الاقدام على شهواته كما يعقل الناقة عن الليود عقالها ، وهذه المعقول مع صريح المنقول والاسلام لا يقر الرأى القائل بأن صحيح المعقول مع صريح المنقول والاسلام لا يقر الرأى القائل بأن المحرود المناقب الفكر محمود المناقب الفكر عدد المناقب منهجا كاملا على وإلمناقهم للمناقب عكومون بغزاؤهم والمواقهم لا يقفول عكومون بغزاؤهم والمواقهم لا يقفول عكومون بغزاؤهم والمواقهم لا يقفول عكومون بغزاؤهم حسرات القول وعصمة ها من الريغ والانجراف ، جاء بالهذابة التي عجزت القول وعصمة ها من الريغ والانجراف ، جاء بالهذابة التي عجزت

العقول أن تصل اليها بنفسها .

سادس عشر : منهج المعرفة .

وقد أقام الاسلام منهج المعرفة ذى الجناحين: المادة والروح، ودعا إلى اليومان والدليل ونها عن محكيم الهوى والصحية فى الكشف عن المُفقيّة وأعطى العلم الانساق مهيت، وحدوده وقدرته وجعله خاضعا للوحى، والمعرفة الاسلامية روح وعقل. كذلك فقد دعا الاسلام إلى عدم الاتخداع بالأرهام وسؤال أهل الذكر، وعدم القول بغير دليل ونها عن التقليد.

وأمر بعدم كتان العلم ودعا إلى إذاعته وينه فى الناس وأخذ الميناق على من يعلم أن يتين ما يعلم للناس واطلق حرية البحث وجعل السلطان للحجة البهوان ودعا إلى التحرر من التبعة والقليد ، وجعل طلب العلم فيضة على كل مسلم ومسلمة ، وقرض على الأمة أن ترتب أقواما لتعلم الناس وحث على العماية بتنبية المقل الانساني وفضل العلم على العبادة وجعل العلم هو كل العلم : علم الدنيا وعلم الدين وأعلن انه لا تعارض بين أن يكون الانسان حر الفكر وأن يكون متدينا والعلم في الأسلام يزكر يين أن يكون الانسان حر الفكر وأن يكون متدينا والعلم في الأسلام يزكو إذا أخطأ ودعا إلى عدم الانخداع بالأوهام ، أو قبول الظن ودعا إلى استعمال المقل وسؤال أهل الذكر .

والاسلام هو الذى أخرج العالم كله من دائرة المنهج اليونان القياسى وهو الذى هداهم إلى إنشاء المنهج التجريبي بالنظر فى الكون والتأمل فى الكاتنات ومعرفة أسرار الوجود .

وكذلك لم يعرف الاُسلام ذلك الانفصام الذى عرفه الفكر الغبني والتفاقة الاوربية بين الفكر الفلسفى والفكر الديني ، أو بين العلم و الدين أو بين العلم والأدب ، أو بين الفكر المادى والفكر المثال .

سابع عشر : الاسلوب العلمي الحديث هو أحد أساليب التعبير

لا هو كلها ولا هو غرها ، وانما هو اسلوب تقتضيه حالة عصر ما ، كما اقتضت غيره حالة عصور فهو ليس اسلوبا عاما ولا يستطيع البقاء وإنما الاسلوب الخالد الباق هو (اسلوب الذران).

ثامن عشر: لا يمكن أن تؤخذ العلوم من الغرب على انها التطبيق الوحيد وما يؤخذ من الغرب يجب أن يكون بمنابة مواد خام يشكلها المسلمون في دائرة مفهومهم للعلم وعلينا أن نحترز نحن المسلمين أتباع عمد محمد محمد محمد محمد المحمد ا

العالمية حتى لا يتمكنوا من بناء مجتمعهم واستئناف حضارتهم ؟ تاسع عشر : إن الاسلام قد رسم دائرة حرية الفكر فحرية الفكر للانسان هي أن يكون حر الفكر فيما يختاره من دين فإذا ما انتهى اقتناعه إلى دين فعليه أن يلترم به ولا يحتج بآية ﴿ لا إكراه في الدين ﴾ فالمقصود هو أنه لا إكراه في اعتناق الدين أما حين يتدين فيجب أن يحترم اختيار عقله ويلترم بأحكام دينه .

حرية الفكر هي حريته في أمر آباح الشارع الحكم فيه أما حين ينص الشرع على قواعد واضحة فإن المسلم يجب ان يلترمها ، غن نعرف أن حرية الفكر هي مصينة التغييين الذين يحاولون أن يخموا بها لإذاعة فكرهم الإباحي والالحادي ولكن في هذه الحالة لا يقر الاسلام المجاوزاتهم.

عشرون: خطأ مقايسة التفسيرات الاسلامية على الفكر الغربي إن علينا أن لا تحاكم القيم والمقاهم الاسلامية على مناهج الغرب ذلك لأن هذه المناهج قامت في وجه همود الفكر الديني الذي عارض تقدم العلم في الغرب، ومن هنا فقد يطن أن الدعوة إلى العودة إلى المنابع أو السلمية الاسلامية من شأبًا أن تتطابق مع ما حدث للفكر المسيحي في الغرب ومنا تختلف تماما ؛ إن الاسلام هو الذي أنشأ المنبح العلمي التجريبي وقت جاب العلم والتجريب ولذلك فمن غير المعقول أن يكون خصصا له .

لقد تأكد اليوم بأكثر من دليل أن الغرب أخذ قاعدة التجريب كاملة من المسلمين ، وقبل نظريتهم في اتخاذ العلم وسيلة لتذليل الطبيعة والعمران . والمسلمون هم واضعوا قاعدة : جرب واحكم وهم دعاة النظر العقل وحرية الارادة ، والملاحظة والتجريب .

وقد قام المسلمون باستيعاب القديم وتصحيحه ، وإضافة ماقبلوه إلى منهجهم الرباني القرآني في النظر والبحث .

وكان لهم موقفهم من الترجمة من التراث القديم (اليوناني \_ الفارسي) الح. (١) تصحيح ما واجهوه (٢) اشتقاق المصطلحات

العربية الاسيلة (٣) الميل إلى الحربة والنساخ (٤) الجمع بين فروع العلوم والمعرفة (ه) بناء ذلك كله على قاعدة التوحيد الخالص والبعد الربائل للمجتمعات والحضارة والتماس رضوان الله في اقامة منهجه في الأرضى

وهناك حقيقتان في هذا الشأن :

الأولى: أن اوربا لم ترتق إلى العلم إلا بعد الانفصال عن الدين بينا أن العلم لم يظهر فى الاسلام إلا نتيجة لدعوة الاسلام نفسه ﴿ قُلَ انظروا ماذا فى السموات والأوض ﴾ .

الثانية : أن واقع المسلمين اليوم ليس حجة على الاسلام .

واحد وعشرون: ان المسلمين حين ترجموا الفلسفات والعلوم اليونانية وقفوا منها موقفا حاسما في ضوء مفهوم الاسلام للنظر لىل الفكر الوافد: الولا: لم يقبلوا جميع المعارف التي وصلت الهم بل أجروا علمها الاختبار وأبانوا وجوه الحقائل في بعضها وصححوا أقوال جالينوس وإنقراط وأرسطو والاطلاف التي كان موقوةا بها إلى حد التقديم.

ثانياً: النظر إلى أصحاب الديانات الأخرى نظرة كريمة فقد اعتبروا هؤلاء جماعات لها الحق في أن تحيا حياة كريمة فكان لموقفهم القائم على النسام مع مختلف الطوائف أثره في تقدم المسلمين وقد شجع على الاسهام في حركة البضة ، فضلا عن أن هذا النسامج الذي لقبته القات المختلفة التي كانت تحيا في ظل المسلمين انشأ علما جديدا هو علم مختلفة التي كانت تحيا في ظل المسلمين انشأ علما جديدا العرف م. أن الله (ابن حرم والشهرستاني والنونجتي والمسعودي الدوني .

ثالثا : وضعوا القاعدة الاصيلة للروح العلمية : الانصاف من النفس وقبول علم الغير والسعى وراء المعرفة من أجل المعرفة لا من أجل النفع المادى الذي يحصل من ورائها .

رابعا : بعد وضع قاعدة التجريب لأول مرة بايدي علماء المسلمين

كان المسلمون هم : أول من اعتبر هذه العلوم علوما قائمة بنفسها (علم المثلثات ، تاريخ الطب ، التاريخ «ابن خلمون» \_ محمود زايد) . وقد شهد الجميع للمسلمين بأنهم كانوا أساتذة أوربا في جميع فروع

سبب الاستفرائية المستب السرح «البن خلفوان» \_ عمود وليه). وقد شهد الحجميع المسلمين بأنم كانوا أسائدة أوريا في جميع فروع المعرفة (سيديو) وقد أطلق ماكس فاتناج على الحضارة الاسلامية اسم (المعجزة العربية الاسلامية) وقد كانت أيجاث المسلمين التجربية هي مصدر يقطة الغرب وقد دوست علوم المسلمين في الجامعات الاورية والمناف العربية والمعدد المعدد ا

مصدر يفعه العرب وقد درست علوم المسلمين في الجامعات الاورية مثل الله الاوريون علوم مثل الله الاوريون علوم المسلمين وكتيم وكتيم وتطوطاتهم واشاعوها في الجامعات الغربية ، وان قاعدة الكون الثقاف لرجم بيكن كانت دراسة المؤلفات المسلمين الاسماء الدراسة المؤلفات المسلمين المسلمين

فاعدة التكوين النقاق لروجر بيكون كانت دراسة لمؤلفات المسلمين ولا سهما ابن الهيثم والبروق والمسلمون هم الذين عرقوا ذلك الذج التبروي السلم بين الثقافة الالسائية والروح الهامة، وبين الثقافة الملمية التجريبية وانهم بذلك وضعوا العلم المتفاقة مكانها الصحيح واظهروا تفاطيه وبيوا (همينا الربوية الكاملة وباسين عبد الصحيد عمر). خامسا: قال إقبال: إن حضارة الاسلام تنعيل في قول الله تبارك خامسا: قال إقبال: إن حضارة الاسلام تنعيل في قول الله تبارك

وَمَالَ : ﴿ وَابِنِعَ فِيمًا آتَاكُ اللهُ الدّارِ الآخرة ولا تَسَ نصيكُ مَن الدنيا وأحسن كما أحسن الله اليك ﴾ منهى توقيق بين العقل والعاطفة والوجى والعلم وبين المادة والروح .

والوحى والعلم مين المادة والروح. مسادسا: ان الكشف عن جوهر الفكر الاسلامي استمدادا من القرآن السنة ووصولا إلى بناء المنبع التجريبي ومنهج المعرفة ذى الجناحين وعطائه الباذخ الذي أنشأ الحضارة المدينة، إن هذا حقيقة واضحة أنكرها المغيرين وأعفوها وأعفوا من أجلها ربع مليون كتاب مخطوط من التراث الاسلامي، وهي التي تتبدى اليع وتشكف على غو وضح، الذي وتشكف على غو وضح، الذي المنافذة على غو وضح، الذي المنافذة على غو وضح، الذي المنافذة على غو وضح، الذي الدينة على غو وضح، الذي الدينة على غو وضح، الذي الدينة على غو وضح، الله وتشكف على غو وضح، الذي الدينة على غو وضح، الذي الدينة على غو وضح، الذي الدينة على غو اضح، الذي الدينة على غو اضح، الذينة الدينة الدي

أنكرها الفريون وأعفوها واعفوا من أجلها ربع مليون كتاب مخطوط من التراث الاسلامي، وهي التي تتبدى اليوم وتتكشف على نحو واضع ، إن هذه الحقيقة حين تتأكد في النفس الملسلة للشباب المنفف تعد قيمة حقيقية لبناء الثقة في عقيدتنا والإيمان في منهجنا إيمانا بالاسلام قوة باذخة للقوة والكرامة ، وتأكيدا لقدوة هذه الأمة المسلمة على أداء الحجولة الأمرى للحضارة الاسلامية العالمية على أداء الحجولة الأمرى للحضارة الاسلامية العالمية عملهم القرآن والسنة

المطهرة .



الفصل الخامس

الفكر البشرى (الغربي والماركسي والتلمودي)



يتمثل الفكر البشري في جماع عناصر الفكر الغربي المسيحي والماركسي، والليبرالي والوثني والعلماني والتلمودي الذي يتحرك على الساحة العالمية اليوم تحت اسم الفكر الانساني أو العالمي أو الأممي وهو في اصوله الأولى خليط من بعض ما حملته رسالات النبوات السابقة (اليهودية والنصرانية) ثم اختلط بالفكر الوثني اليوناني والروماني وهو ما يسمى بالفكر الهليني من ناحية وبالفكر الغنوصي الشرق الباطني والمجوسي وقد ظهرت اليوم حقيقة اساسية معترف بها في مختلف دوائر الفكر العالمي وهي : أن الكتب المقدسة القديمة قد أصابها التحريف بالحذف والاضافة وأنيا ليست الكتب المنزلة من السماء (وفي هذا المجال نستعرض ما كتبه اللكتور موريس بوكاى في كتابه «الكتب المقدسة والعلم» هذا الفكر البشري الذي تتموج به دراسات الجامعات والصحف ودوائر الثقافة في العالم الاسلامي هو من الفكر الوافد عن طريقين : عن طريق التيار الليبرالي الديمقراطي الرأسمالي المتمثل في اوربا الغربية والولايات المتحدة على اختلاف يسير في الفروع ، والفكر الماركسي الاشتراكي الذي يتمثل في الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية وما يتصل به من مذاهب الاشتراكية الديمقراطية في بعض البلاد التابعة للفلك الشيوعي) .

يقوم الفكر الغربي المسيحي على مجموعة من النظريات التي نادى بها فلاسفة كانوا في الحقيقة تمرة للصراع الذي دار بين الكيسة وبين العلماء التجهيين ومن ثم نشأت (الفلسفة الملاية) التي حاولت ان تقيم منبجا للحيطة والمجتمع والحضارة حارج نطاق الدين المسيحي وكان المسيطر على حاملكة التي اطلق عليها (حركة التنوير) مجموعة من الفلاسفة اليهود الذين كانوا بعملوث على تدمير المسيحية أساسا . ففي والاقتصادي ظهرت نظرية وربد أوين وماركس وأعجلز . وفي (الفضر) ظهرت نظرية فروية . وبي (الاجتماع) ظهرت نظرية دوركايم .

وفى (التربية) ظهرت نظرية ديومى (عزل الدين عن التربية) . وفى (السياسة) ظهرت نظرية ميكافيل ثم نظرية البرجماتية (فلسفة الذرائع) .

وفي (الفن) ظهرت نظرية الفن للفن.

وفى (البيولوجيا) الانسان والقرد من اصل واحد (دارون) . وفي (الفلسفة) ظهرت نظرية الوضعية المنطقية (اوغست كونت)

والجدلية (هيجل) .

وفى (الأدب) ظهرت المسرحيات والنصوص الجنسية والاباحية واحياء الأساطم البنانية .

وفى (الاجناس) استعلاء الجنس الأبيض وانتقاص الاجناس الملونة . وفى (القانون) ظهرت القوانين الوضعية المبررة للربا والزنا .

وفي (العانون) ظهرت العوادين الوضعية المبروة للرب والرد . وفي (التطور) ظهرت نظرية دارون .

وفى (الاخلاق) ظهرت نظرية النسبية .

ومن ثم اصبحت الحياة تفسر تفسيرا ماديا صرفا وطغى التفسير الملك للتارك المنارخ فسيطر على النبجين الفرقى والملكسين ووطغى مصطلح (لا إله والحياة مادة) كا صلعى مفهوم (موت الآلفة) وأصبح النبي عرف الشعوب) واصبحت القيم عجره المتكامل للوصيحة الاقتصادى واصبحت الأحلاق غير المنين الحقى ، بل متفيق بنفرة الجنم الصناعى ، واصبحت الأحرة فقيض الفطرة والجرية هى الفطرة والدين والأحلاق فيم غير اصيلة فى الحياة واصنفل الفكر الفرق والدين والأحلاق فيم غير اصيلة فى الحياة واصنفل الفكرة داري ونظيرة الأجتاس ونظيمة فرويا، وأصبحت دراسة الأحياس ونظيمة فرويا، وأصبحت دراسة الأحياس علم المتعمار التعمار التي أريد بها إعلاء عضم واحد على جميع المناصر ، ودراسة تراث الأمم القديمة البشرى الساذج دون عطاء

(النبوة الأصل) على مدى الأرمنة والعصور والنبات ، ومن ذلك النركيز على الأدب الشعى والاهتهام بالعامية وغلبت على الفكر الغربي مقاهيم مسمومة شكلت طابعه وجوهره الذي صدّر إلى البلاد الاسلامية لندمو مفهومها الأصيل ومنهجها الرباني وقد واجهت حركة اليقظة الاسلامية هذه المفاهيم وكشفت نهفها .

اولاً : مفهوم الحرية الفردية ، وحرية الغريزة وانطلاق الشهوات والأهواء ، وتوجيه السلوك الانساني على أساس الغريزة وتمجيدها ومناقضة العقل ، وهذا ما يرفضه الاسلام تماما .

ثانيا: القول بتطور الدين وملاءمة العصور، وهذا تبير غربي لعجز الفكر البشرى عن الاستجابة لمتغيرات الزمن، ومن هنا كانت دعوتهم إلى الاضافة والحذف، بينا لا يعرف الاسلام فكرة التطوير إلا في الوسائل المؤدية إلى إبراز نهابت الاسلام.

الوسائل المودية إلى إبراز نوابت الاسلام . ثالثا : عبادة المال والقوة والسلطان والحضارة والعنصرية والعلم وهي الوثنية الجديدة .

رابعاً: فكرة أن الفرد لا قيمة له ولا معنى للتشيث بالحربة الفردية وان القيمة كلها المجتمع الذي بخلق الأدبان والعقائد والقيم الوحية وكلها عبث لا قيمة لها ما لم تكن نظاما من نظيم الاجتاع وهمي الفكرة التي حملت لواها مدرسة العلوم الاجتاعية (دوركام) والتي نقلت آراء ماركس من مباحث الاقتصاد أو السياسة إلى سباحث الأعلاق .

خامسا : اكذوبة الانسان الأبيض هو تاج الخليقة وان الغلبة له فى كل صراع عبارة شباعتك ، وقد اثبتت الأبحاث العلمية أنعدام وجود تميز فى الجماجم البشرية بين أهل الشمال واهل الجنوب .

سادساً: فكرة (علم الأدبان المقارن) وهي ترمى إلى هدم مفهوم الدين الحق المنزل من لدن نوح إلى محمد ﷺ فهي تقول ان الأم بدأت وثنية ثم عرفت التوحيد في الهبودية وهو قول معارض للحقيقة التي

تثبتها كل الدلائل التاريخية .

سابعاً: نظرية ان الأديان تنبت من الأرض ولم تنزل من السماء وانها ظاهرة من الظواهر الاجتاعية . وهي نظرية باطلة .

ومن ذلك نظرية أن الدين علاقة بين الانسان والله ، فالاسلام يقرر أن للاسلام جانبان : علاقة الانسان مع الله تبارك وتعالى وعلاقته مع المجتمع .

ومن ذلك نظرية ان الدين مانع من الرق والتقدم وهي نظرية وضعت في مواجهة المسيحية الغربية ولم يعرف قائلها شيئا عن الاسلام.

ثامًا: القرل بأن هناك مفهوم واحد لتفسير التاريخ هو التفسير المادى وهى نظرية باطلة فقد ثبت أن هناك عناصر كثيرة غير الاقتصاد والمادة تفسر حركة التاريخ وأن الاقتصاد ليس هو العنصر الأول.

تاسعا: نظرية الجبية المادية التى تقول أن الانسان ليست له إدادة ، وهى نظرية تتعارض مع قبق الانسان المرينة الفعالة فى هذا الكون والاسلام لا يؤمن بالجبية ولا يقر فكرة : أن المسئولية هى مسئولية المجتمع ويقرر أن للانسان ارادة هى موضع حسابه وعقابه .

ولما كانت الدارونية تقرر أنه لا بجال للارادة الحرة للانسان نقد أيدها اليهود لفرض الجيهة التى تمثل هدفهم في هدم الانسان ، وقد رفضوا نظرية لأمراك لأنها تجمل للارادة الحرة جالا ، كذلك فهم قد أيدوا الفريفية لأنها اعتمدت مفهوم الجنس كمصدر لكل تصرفات الانسان وعارضوا مذاهب اخرى في التحليل النفسي تقول بالرغية في التفوق الانساني . كذلك أيدوا التفسير المادى للتاريخ الذي جاءت به الماركسية على نظريات احرى لمذا الغرض .

عاشرا: لا يقر الاسلام فصل الدين عن الدولة . وتلك نظرية غربية محضة جاءت بناء على ظروف الخلاف بين الكنيسة والعلم ، وكانت فى نفس الوقت هدفا من أهداف الصهيونية تحول بينهم وبين تسنم كريات المناصب وكانت الكنيسة هي النظام الوحيد الذي يسيطر على المختمع والتربية وقد أزاد الهود بذلك إلغاء الهوية الدينية وابراز الهوية الوطنية والقومية حتى يتمكنوا من كسر قبود حصارهم في الجينو وهدم قرارات الكنيسة بمنم المجتمع المسيحي من التعامل معهم.

حادى عشر : أخطأ ألفرب في دعواه أنه سيد التاريخ البشرى وأن حضارة البونات في القديم وحضارة الغرب تمثل حضارة البشرية الراحدة مع ما التنكر خضارة الاسلام التي قامت أنف سنة علال المصور المظلمة الأورية ، ولا يقر الاسلام أن يبدأ التاريخ من الغرب لأنه يملك البيم مقدرات العلم والحضارة ولا أن يسمى الأسماء مرتبطة به كقواهم الشرق الأوسط وغير ذلك .

ر بر بر ... ثافي عشر : أخطر معطيات الفكر الغربي : الانحلال والفساد الاخلاق ...

التحول الخطير الذى وقع فيه الفكر البشرى من الفكر المسيحى إلى الفكر المسيحى الفكر المسيحى الفكر المسيحى الفكر المسيحى الفكر المسيحة المسيحة المسيحة المسيحة المسيحة الفكر والحضارة الغربية وهو العصر الذى يصفه (ول ديوروكولات مبيون وهو تدمير الشخصية كبير من اهداف التلمود وبروتوكولات صهيون وهو تدمير الشخصية الانسانية واشاعة روح الأعملال في الأمين (الجويم) ، هذا الفكر على مطامع النفى البشرية وأهواتها وعاولتها الخروج عن أصول الدين وقد قام اساساعلى: (الاباحية الافكاد عن أصول الدين واساسه النظيمة المادية التي أوجدت التعليل النفسى القائم على وأساسه النظيمة المادية التي أوجدت التعليل النفسى القائم على المجتبى ما تعقمة والرواية والأدب والفن، المجتبى وقد ظهر ذلك وافتحة في القصة والرواية والأدب والفن، كحيان وقد ظهر ذلك واضحا في :

١ \_ مادية علم النفس \_ فرويد .

٢ \_ مادية علم الاجتماع \_ دوركايم .

٣ ــ الترجمة الذاتية ــ تعرية البطل والكشف عن جوانب النقص فيه .
 ٤ ــ نظرية التفسير المادى للتاريخ وإنكار البطولة والبحث عن

وكانت قصة الاباحية في الأدب الغربي عملية خطيرة انتجت آثارا بعيفة المدى هي ما يطلق عليه اليوم (روائع الأدب الغربي) على أساس : ١ ـــ أن الجنس عملية يبولوجية لا علاقة لها بالأخلاق .

٣ ـــ أن الدين علاقة شخصية لا صلة لها بواقع الحياة .

والواقع أن روائع الأدب الغربي التي يتحدثون عنها لا تمثل إلا شيئا واحدا هو الاتجاه الجنسي العنيف وثورة الجنس والدعوة إلى إعطاء الشهوة منطلقها دون النظر إلى أي حدود أو ضوابط أو خلق . وأن كل الروايات العالمية الخالدة تمثل هذا المنطلق. وأن أوسكار الذي تتسمى باسمه الجوائز العالمية في المسرح اليوم هو كاتب القصص التي أدت إلى سجنه لخروجه عن الأخلاق حسيا صور نفسه في كتابه (في أعماق السجون) وكذلك أخرج اليهود كل الروايات الفاضحة وأعادوا نشرها بعد أن غيروا اعراف المجتمع المسيحي الغربي . وفي علم النفس إنتصرت نظرية الجنس الفرويدية على كل النظريات الأنحرى وعلت صيحة (عبادة الجسد وتقديس الشهوة) المأخوذة من الفن اليوناني الاغريقي القديم وترجمت آلاف القصص المكشوفة إلى الأدب العربي وكذلك مذاهب الوجوديات الحديثة هي تعبير فكرى ونفسي وأخلاق عن الفراغ الروحي المخيف الذي يجتاح النفس الانسانية في الغرب وأخطر ما تقول المذاهب الاجتماعية (التي وضعها اليهود في مجال العلوم الانسانية) أن الأخلاق ليست قيمة ذاتية ولا هي ثابتة على وضع معين وإنما تأخذ صورتها في المجتمع الذي توجد فيه وان المجتمع هو الأصل في كل الظواهر الاجناعة وليس الانسان ، ولا ربب أن طرح هذه المفاهم واستمرارتها عن طريق الصحافة والكتابة والاناعة المرتاة وتطبيعها القصص والمسرحيات والاقلام السيئاتية هي من أعمل الحاؤلات التي ترمى إلى جعلها مسلمات في نظر الشباب المسلم وفي نظر المسلمين اللين لم يخصلوا على قدر كبير من الثقافة الاسلامية الاصيلة .

والهذف هو نفى القدامة عن الدين والأحلاق والتشكيك في قيمتها وهذا أنوء المواضح في المجتمع: ذلك الأثر الهدام للمسئولية الفردية والالتزام الأحلاق معو ما قدمته فلسفات دارون ونيشتة وماركس وسارتر وقريه وحراكلم.

ومن أهداف هذه الفلسفات الملاية تغليب فكرة التطور الدائم وهذم فكرة الآزادة الانسانية بتغليب مفهوم القهر الشاخل الذى يقهر الفرد على غير رغة مه وكذلك الفسير المادى والاقتصادى والجنسى الانسان والاستشهاد بعالم الحيوان في دراسة الانسان ... الذى يتخلف خطأ وطبيعة وكويا ... وكل هذا يستهدف المجتمع الشرى لنتمجو وللفضاء على الأمرة ونظام الزواج كا يرفض الفكر الاجتاعي الغرفي : نظرية الانسان وفطرية الأدبان وفطرية الأمرة ويرى أن القيم والمقائد الروحية المشبث بالحرية القردية ، وأتما يرى أن القيمة الحقيقية هي للمجتمع للتشبث بالحرية الفردية ، وأتما يرى أن القيمة الحقيقية هي للمجتمع الذى يختيل الأدبان والمقائد .

ومن سحوم هذه المدرسة دعوتهم إلى أن المجرم مريض يحتاج إلى السلام وليس منهوم التواب العلام وليس دعوة تلمودية تعارض مفهوم التواب والمقاب الذي جاء به الدين الحق كذلك فإن القبل يمسوئية المجتمع من انحوافاته وليس هناك مسئولية على القبر هي دعوة تلمودية غالية . وقد أدت هذه الفلسفة الاجتاجة الخطيرة التي اعتقباً أوربا واعتنقاً الرام واعتنقاً الرام والمناسبة المعارف المناسبة العالم إلى الرام والمناسبة المعارف المناسبة المعارفة المعارضيات للتدعير العالم إلى المناسبة المعارفة المعارضيات للتدعير العالم إلى المعارفة المعارضية المعارفة المعارضيات المتدعير العالم المالية المعارفة المعارفة

اقتران الاتحارل الخلقي بموجة الالحاد في العقيدة تحت اسم العلم وحرية البحث ، وهي التي تنفع موجات الفساد والحرام ، وقد انتقلت هذه الموجات إلى المجتمع الاسلامي وتعرّس في جامعاته ومعاهده على أنها عليم اجتماعية ونفسية واعلاقية وحقائق علمية بينا هي في حد ذاتها ليست إلا تطويات فيروض قابلة للخطأ والصواب أن اللمين قدموها لهم هدف معلن على حد اشارتهم إلى ذلك في اليروتوكولات بأنهم هم اللذين (رتبوا نجاح دارون وفرويد وماركس ..) الغ .

وتجتاح المجتمع الاسلامي اليوم موجات كثرة من الفكر الوافد وخاصة موجة الاسرائيليات الجديدة بعد الاسرائيليات القديمة وهي التفسيرات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية للمجتمع والحضارة على أساس سموم الفكر اليهودي.

وقد أعطى ذلك للفكر الغرق والأدب الغرق ـــ الذى يترجم إلى اللغة العربية دون تحوط أو اشارة إلى محاذيره : طابع الانهزامية واليأس والتشاؤم بما يؤثر في الوجهة النفسية الاسلامية التي قامت على أساس الايجابية المتفائلة برحمة الله وذلك نتيجة مفهوم (الخطيئة الأصلية) التي تسريت إلى الفكر الاورق من المسيحية الغربية .

وقد وجد هذا الفكر معارضة من كثير من فلاسفة الغرب انفسهم ولكن موجة دفع هذا الفكر بواسطة اصحاب المظامع لتدمير البشرية ما نزال أقوى من صوت الحكماء .

فقد أشار (برجسون) إلى أن الذهن البشرى وحده لا يستطيع فهم حقائق الحياة واشار (تويني) إلى الحضارة المتدهورة التى لا يمكن انقاذها إلا بالدين لأنها مصابة بالخواء الروحي (ولكن أى دين)!. وكشفت الأبحاث الجادة كثيرا من المحاذير التى يندفع الها الفكر

وتسعف الأبحاث الجادة فيوا من الحادير التي ينافع الله العام الغراف الفرق من ذلك: أن ميدان النفس الانسانية لا يمكن ان يخضع للمقاييس المادية التي تخضع لها العلوم التجريبية ، ففي الشخصية

الانسانية كثير من النفلت من المراقبة واكثر الناس علما بأحوال النفس قد عجز عن استطلاع اسرارها فضلا عن أن عالم النفوس حافل بالغوامض والاسرار ، وقد تين أن مذهب علم النفس القرويدى ومفاهم المدرسة الاجتاعية جميعها هي دعوة إلى الجبية والقضاء على الارادة الانسانية الحرة وقصل العلم عن التطبيق .

ومع ذلك فقد كان التفوذ الغربي آثاره البعيدة فى اندفاع التغريبيين أتباع الفكر الوافد إلى اذاعته ونشره فى مختلف مجالات التقافة والتعليم والصحافة حتى تُحدع به كثيرون وخضع له الأكارون .



الفصل السادس

محاولة احتواء الفكر الاسلامي ومحاصرته



إستطاع النفوذ الغرق أن يسيطر على المجتمعات الاسلامية وأن يغرض علمها فكره ومفاهيمه وأن يحجب فى نفس الوقت قيم الاسلام وقوانيته فى فترة وصل فيها المجتمع الاسلامي إلى حالة من الضعف اعجزته عن المقاومة ولكن لما كان الاسلام قادرا على مواجهة الحصار فقد انبخت من أعماق المجتمع قوى قادرة على المعارضة والمواجهة والمقاومة لم تلبث أن كشفت من فساد الفكر الغرق وتعارضه مع مفاهم الاسلام.

وقد استطاع المسلمون خلال أربعة عشر قرنا مواجهة الأعطار الوافدة وأن يدفعوا عن انفسهم موجات التقليد والتبعية وخرافات الأمم القديمة ومواريث الفلكلور والسحر والأساطير .

وبذلك استطاعوا ان يبقوا المفهوم الاسلامي نقيا نقاءاً تاما من كل ما يتصل بالوثنيات أو الخزافات .

كانت محاولة إحتواء الفكر الاسلامي ومحاصرته ترمي إلى : أولا : تمطيم قدرة الأمة الاسلامية على المقاومة والمواجهة للعدو .

ثانيا: تحطيم وحدة الأمة الاسلامية بالتفرقة بينها والدعوى إلى نزعات تاريخية قديمة سابقة للاسلام كالفرعونية والفينيقية ومحاولة احبائها.

ثالثا: إثارة الفرق القديمة والنحل والخلافات القديمة بين الأديان والقوميات والمذاهب .

وقد تركزت هذه الحملات على :

١ -- احياء النزعات السابقة لما قبل الاسلام وعزل الفكر والثقافة والأدب
 عن مسارهم التاريخي وارتباطهم الأصيل

٢ — محاولة إخراج اللغة العربية من مفهومها الأصيل فروض مناهج علم اللغات للتحكم فيها وهى مناهج لا تنطبق أصلا على الفصيحى من حيث أنها ليست لغة قومية خالصة وإنما هى لفة الف مليون من المسلمين ، لغة فكر وثقافة وعقيدة ومن ذلك محاولة تبسيط اللغة العربية وخلق ما يسمى باللغة الوسطى بهدف ابعادها عن بيان القرآن .

٣ ـ اثارة نظرية الشك الفلسفى لبلبلة الافكار واحياء الاعتزال
 والفلسفات والاسرائيليات والدعوات الباطنية وفلسفة اخوان الصفا .

الدعوة إلى نبذ الماضى ، نبذ التراث ، نبذ التاريخ ، نبذ الغدي
 كله وهي عاولة إلى هدم الاسلام من خلال عبارات غامضة ومن العجب أن الدعوة إلى نبذ الماضى الاسلامي تدعو إلى إحياء ما قبل الاسلام وإلى احياء تراث الفرس الفديم واليونان .

ا مسلام وإلى اسجية برات الطرس العديم وجودت . ه ـ الدعوة إلى القصل بين القيم وهى ظاهرة غربية مسيحية يهودية ، أما الاسلام فهو دعوة إلى تكامل القيم . والفكر الغربي يدعو إلى فصل الغين عن المجتمع ، والأدب عن الفكر ، والعروبة عن الاسلام ، والدين عن العلم .

 ٦ — الدعوة الانسانية الزائفة المستمدة من تولستوى وغاندى بالاستسلام وعدم المقاومة وهى دعوة تختلف مع مفهوم الاسلام الجامع بين الاستعداد بالقوة وعدم استعمالها فى الظلم أو الاعتداء .

ين استعداد يطبو وضم المسلمان بالقيم أو المتعداد .
وبالجملة فإن الهدف هو صرف المسلمين عن منهج حياتم الأصيل الذي تعارفوا عليه وعاشوا به عمرهم والذي حقق لهم النصر عند الأرمة والفرج بعد الشدة والحزوج من الاحتواء والتخلص من السيطرة الحريجة ، وقد لفت القران الكري نظر المسلمين إلى هذا الخطر ودعاهم إلى كسر قيد هذه المعاولة والاهتداء للعوامل الحقيقية التي مرقه المسلمون للوحدة بمقاومة خصرم الدعوة عن طريق منهج القران ودور الاسلام للخروج من المؤتم الميات الإسلام للخروج من المؤتم الميات الإسلام للخروج من المؤتم المواتم المناقرة والاهتداء المناقرة والإسلام للحروج من المؤتم الشرق والاناقرة المناقرة والإسلام للحروج من المؤتم المناقرة والمناقرة المناقرة الميات الاسلام للحروج من المؤتم المناقرة المناقرة

ونور الاسلام للخروج من المأزق وذلك إيمانا بأن رسالة الاسلام مدعوة لتنقذ العالم مرة أخرى بعد أن سقط فى برائن الوثنية المادية والانهيار الحلقى .

بى إن اخضاع المسلمين للغزو الفكرى يعمل أساسا ليس فقط على قبول الفكر العلماني الاباحي المتحلل الملاى الوشى ، ولا قبول الحضارة الغرية والقبم التلمودية ولكن على قبول مفاهيم اليهودية في الاجتماع والأمرة والشباب والمرأة من حيث إنطلاق الحربة الشخصية والتجاوز عن الالتزام الأخلاق وبذلك نقبل الوجود الصهبوني في فلسطين والقدم وتصهر الأمة الاسلامية في المفهوم الصهبوني الذي يحمل مقاييس تغنفة للحرب والسلام إعتمادا على تفوق مؤقت لإمرائيل في البلاد العربة .

ويجب أن يكون واضحا: أن من اكبر أهداف النفرة الاجنبي: الولا: تلك أغاراته التي جعلها فوق كل مؤامراته والتي اعطاها اهاما كبيرا وحشد لها مختلف الوسائل والأدوات وهي: تعميق العتصرية والاقليمية وصراع القوميات وكان الهدف الأساسي في تركيز النفوذ الأجنبي يقوم اساسا على تمزيق الوحدة الاسلامية التي كانت اكبر المطاح فيز وصيل النفوذ الأجنبي .

صحاح على وصول مسود . بسي . ومن هنا فقد ركزت تلك القوى على مصدر الوحدة وهو الدولة العثمانية والحلافة الاسلامية بمجهود ضخم .

ثانياً: العمل على تحقيم الشباب المسلم وتعمير القيم الأحلاقية كوسيلة إلى هدم الأمة وذلك بيت وسائل التحلل والإباحة والفساد التي ترمى إلى تحقيم الأمرة والجمتم وتعليب الفردية على الجماعية وازاحة الضوابط أمام عوامل المعاملات الاقتصادية والاللية وخلق روح الفتور والانعزال عن المجتمع، وبت طابع السلية وإسقاط فريضة الجهاد والفصل بين المقائد والأخلاق وتوهين الالتزام الأحلاق وفهم الاسلام فهما عاديا مفصلا عن تكامله كدين ونظام مجتمع .

ثالثاً : التعليم هو الخنجر الذي طعن به المسلمون في كل المقاتل : ١ ـــ فرض الفانون الوضعي بدلا من الشريعة الاسلامية .

٢ - سيطرة الاقتصاد الغربي بشطريه على الاقتصاد الاسلامي .

٣ \_ سيطرة النظام السياسي الغربي .

٤ \_ سبطرة مفاهم القومية والاقليمية والوطنية والعنصرية على مفهوم الإخاء الاسلامي .

وقد عمد النفوذ الأجنبي في سبيل تثبيت سيطرته إلى خلق أجيال مؤمنة بمفاهيمه في الداخل وارسال بعثات لتلقى هذه السموم. في الجامعات الغربية تعود لتتولى مقاليد القيادة الفكرية والسياسية .

ومن أبرز التحديات التي تواجه الفكر الاسلامي:

\_ جبرية وافدة من مفاهم التصوف الفلسفي والفكر الباطني والوثني.. \_ تغريب قادم مع الفكر الوافد .

\_ شعوبية متحركة من الداخل تمثل أولياء التغريب والشيوعية وخصوم الاسلام واعدائه .

وفي عاولة احتواء الفكر الاسلامي ومحاصرته: ١ \_ هذه الحملات المسعورة ضد الشريعة الاسلامية .

٢ \_ هذه المحاولات لتوزيع كتب مدسوسة على الأديان لحندمة الماسونية وفروعها (الروتاري والليونز).

٣ \_ جمع المعلومات عن البلاد الاسلامية وتهريبها خارج بلادها .

٤ \_ كتب الفلسفات في المدارس التي تتبنى الرؤية الغربية وتمتلىء بالتعقيدات وتشرح بإفاضة مفاهيم الباطنية وفلسفات الحلول والاتحاد ولا تشير إلى مفاهيم الاسلام إلا إشارات قليلة من خلال اسماء من لا يعتبرهم الاسلام ممثلين له وهم من اتباع مدرسة المشائين اليونان .

٥ \_ الدعوة إلى استخدام الشريعة في تبرير انماط الغرب الفكرية والاجتماعية .

٦ \_ تقديم صورة البطل الغربي كمثل أعلى الاطفالنا: (السوبرمان وجيمس بوند وطرزان)

٧ \_ فتح ابواب المسارح على هذه القصص المسمومة الوافدة من

الغرب سواء من المسرح اليوناني أو مسرح العبث أمثال بونسكو وبكيت وغيره .



·

الفصل السابع حرب الكلمة



من أوائل من تبه للخلافات الواسعة بين الاسلام والفكر الغرفي هم قادة الحملات الصليبية وفي مقدمتهم القديس لويس التاسع الذي هزم في المنصورة والذي قال: إن فريضة الجهاد الاسلامية هي من أكبر الموامل المؤترة في قدرة المسلمين على المقاومة وأن على الغرب إذا أراد. الانتصار على المسلمين أن يستمعل (حرب الكلمة) بدلا من حرب السيف وأن يؤول هذه الفريضة على النحو الذي قالت به بعد ذلك السابقة والقاديانية وقد كانت هذه الملاحظة الخطية هي: منطلق العمل البشوري الاستشراق الذي ركز على تغيير مفاهم الاسلام الأصيلة رئزينها باقتطاع المصوص وسوء التأويل ، لإثارة عوامل الشاك والانتقاص في نغوس المسلمين لدينهم وعقياتهم ، وأشرابهم مفاهم وافدة من شأنها أن تقض على عام الماسهد:

اولا وفي مقدمتها: التقليل من شأن تقديرات العوامل الروحية والمعنوية وفلية التقديرات الملاية ، ومن اخطوها تقديرات الحرب مع المعدو حيث أصبح المسلمون يقايسون عوامل الصمام مع العدو بالتقديرات المادية من عدد الأنفس والأسلحة والقوات ، وهي نزعة لم يعرفها المسلمون اللبين كانا يؤمنون بقانون : ﴿ كم من فقة قبللة غليد فقة كثيرة بإذن الله والله مع الصابهين ﴾ . وف عشرات من المدارك الخرية كان المسلمون أقل عددا وعُدداً من عدوهم ومع ذلك فقد انتصروا إنتصارا حاصا وتفوقها لأيتم كانوا يؤمنون بعيدة الإسلام في أن الإكان والقداء الذي عرفه المسلمون في معاركم عامل ضحم يصاف الإكان القداء الذي يحوله المسلمون على عدوهم ؛ هذا القانون اللدى يجمل من الإيمان والشاء وبيح النفس لله عاملا مكملا للتقس في العدد والمدد وعققا للنفوق والصر .

هذا وهناك قوانين كثيرة كانت تحكم حياة المسلمين أخذ المسلمون يعرضون عنها تحت تأثير غلبة القبم والمفاهيم المادية التي طرحتها الحضارة الغربية في مختلف مجالات السياسة والاقتصاد والاجتماع.

وهذا هو ما يطلق عليه اسم : (الغزو الفكرى وصولا إلى التغريب) فالغزو الفكرى يرمى إلى فرض سيطرة مفاهيم وافدة على الفكر الاسلامي يختلف مع روحه وجوهره بهدف إذابة المسلمين في حضارة المستعمر وفكره .

ثانيا: وقد استطاع الغزو الفكرى فرض الفرفح الغرف في الحياة الاجتاعية بفساده وانحرافاته وماديته وكان من أخطر ما حاوله هو اصطفاع بعض فضيوات الأسلام لتبهر هذا الواقع وقبوله ومن ثم كان ذلك عاملا على حجب قانون الأمر بالمروف والنهى عن المنكر الذي المدتحق هو قاعدة المساحية من قواعد الاسلام ، والتي تطالبنا بتصحيح الواقع المنحوف وإعادته إلى طريق الله تبارك وتعالى وأن على المجتمعات أن تنزم طريق الله وقسلح من نفسها لا أن يهر الاسلام واقعها الفاسد.

ثالثا: محاولة فرض مفهوم العلمانية على المجتمع الاسلامي ، الذي ينادى بفصل الدين عن الدولة . وقصوه على المعلاقة بين الانسان واثق (تبارك وتعالى) وهو ما يعرف في الفرب (باللاموت) وبعض الأديان هي كللك ولكن الاسلام يمتلك ، فهو دين عبادة روين شريعة وإخلاق في نفس الوقت وقد ظهرت فكرة العلمانية في اوريا نتيجة عدة عوامل منها : موقف رجال الدين من النبضة ومعارضتهم للكشوف العلمية ومنها هدف الهود من القضاء على ملطان المسيحية في المجتمع الشفيل وبذلك تتاح هم السيطرة السياسية ومن منا يبدو ذلك البغض الشديد للدين في فلسفات عدد من الفلاسفة أمثال نيتشة وماركس وفرويد .

وقد تأثر العالم الاسلامى والفكر الاسلامى بظلال هذه النظرية وهذه الدعوة وكان للبعثات التبشرية والارساليات وسيطرة النفوذ الاستعمارى على مناهج التربية أثره العميق في إعلاء هذا الاتجاه وتعميقه بعد عزل الاسلوب العلمي الذي يتمثل في المدارس والجامعات الاسلامية القديمة .

لقد وقف الغرب بالعلمانية ضد أشياء كثيرة عزلها عن المجتمع وأهمها الترابط بين الدين والدولة، وبين الدين والمجتمع وبين الدين والأخلاق وبين الدين والقومية.

أما نحن في مجال الاسلام فالأمر يختلف تماما .

فالاسلام ليس دينا بمفهوم اللاهوت ولكه منهج حياة ونظام بجمع وعلاقته ذات طرفين أو جناحين بين الله تبلوك وتعالى والانسان وبين الانسان وانحتمع، وهو الذي صنع الدولة فلا مخلاف معها وهو الذي بنى المجتمع وانشأ الانتهاء والأحلاق جزء منه ومن هنا لا تجد الطلمانية في مجتمعنا ما يؤيدها. لقد كانت المسيحية مجموعة من الوصايا لأبها تابعة للدين الموسوى فلما انفصلت اوادت أن تشيء نظاما اجزاعيا فأنشأت مفهوما بثريا ضافى عن الاحاطة بنظام الله تبلوك وتعالى الحراء ومن هذه النقطة بدأت كل ازمات الحضارة الغربية والفكر

وقى مواضع كثيرة من القضايا الاجتماعية يبين هدف الغزو الثقافي الله كان منطلق الغرب إلى تغرب المسلمين . والتعرب في ابسط مفهوم هو حمل المسلمين والعرب على قبل ذهنية الغرب وعاولة غرس مبالاىء العربية في نقوص المسلمين حتى يشبوا مغربين في حياتهم وتفكيرهم وحتى تجف من نقوسهم موازين القيم الاسلامية .

ويستهدف تحقيق ذلك ايجاد شعور بالنقص في نفوس المسلمين والشرقيين عامة ، وذلك بإثارة الشهبات وتحريف التاريخ الاسلامي ومبادىء الاسلام وثقافته وإعطاء المطومات الخاطئة عن أهله وانتقاص للمور العظيم الذي قام به في تاريخ الثقافة الانسانية وعاولة إنكار المقومات التاريخية والثقافية والروحية التي تتمثل في ماضي هذه الأمة مع توهين القيم الاسلامية والغض من قدرة اللغة العربية وتقطيع أوصال الروابط بين الشعوب العربية والأسلامية . ومن عططات التغريب الحياولة دون فيام وحدة الفكر التي هي مصدر وحدة الأمة ، ومنها بلبلة المقول والفعرب بعشرات من المذاهب والمدعوات وتحميد الفوراق الثقافية والاقتصادية في الأمة الواحدة بما يجول دون قيام الوحدة الجامعة .

. وحركة التغريب دعوة كاملة لها نظمها واهدافها ودعائمها وتخدمها مؤسسات مختلفة : أهمها مؤسستي التبشير والاستشراق .

ولقد أصبح المسلمون اليوم على وعى كامل من محاولة التغريب وهى حمل المسلمين على قبول ذهبية الاستسلام والاحتواء والنوبان في الفرب وأصبحوا المسلمين من دائرة قيمهم وتحريف القيم الاسلامية ، وأصبحوا قادرين على كشف هذه المؤامرة ، وقد عرفوا أن من اخطر ما يواجه المسلمين هو الدخول في مواجهة مع علوهم من خلال مقاهيمه الوافدة .

ولقد كان من اكبر آثار التغريب والغزو الثقافي إثارة الالتباس بين التيم المتكاملة من خلال مفهوم الغرب الانتشادي. ولم يتوقف الغزو الشكرى عند تزييف مفاهيم الاسلام، بل عمد إلى إثارة الفكر الباطني والشعوفي والقلسفي القديم وإعادة احياته بهدف تمزيق مفهوم الأمة الاسلامية الجامع.

الفصل الشامن انكشاف فساد نظريات ومناهج الغرب



كان مِن أعظم ما حققته حركة اليقظة الاسلامية أمران :

الأول: تأكيد دور المسلمين في بناء الحضارة العالمية والعلم (وهو ما كان يتجاهله الغربيون ولا يزالون يتجاهلونه) .

الثانى : انكشاف فساد نظريات ومناهج الغرب التي طرحوها في وجه الفكر الاسلامي ولعل أعظم ما يحقق في هذا هذه المؤتمات العالمية

اللكتر الاسلامي وبعل احظم ما جفق في هذا هذه الموفرات العالمية التي جمعت اساطين الباحثين والتي كشفت أخطاء ما طرحته النظريات والفلسفات .

وف أربع مؤتمرات متوالية خلال السنوات العشر الأخيرة هاجم الباحثون الأعلام (١) الفلسفات (في مؤتمر باكستان) (٢) علم النفس

الغروية (٣) دارون ونظرية التطور (٤) الغسير المادى للتاريخ .
وتوالت كتابات كنون تنساعل عن مصير عام الاجناع وهل هو علم استعمارى ؟ وفي موتمر تونس (يناير ١٩٨٥) من أجل علم اجناع عنى : ذكر أحد الباحثين بفصل بارس خهالية وباريس جنيمة عام الدجر الأبيض المتوسط يفصل فرنسا الشمالية عن فرنسا الجنوبية فإن وذلك تدليلا على أن علم الاجناع ولد وغا كعلم استعماري وأنه من واجب العرب تخليصه من مقده الخلفية الاستعمارية المنتصرية المنتخدامة في تسبة المجنمة العرق وأن على العرب بناء علم اجناع عرق يكمن في وضع أصول تنع من صميم همومنا القومية .

وإذا كان بعض الاقليمين قد دعوا إلى علم اجتاع عربي فإن الباحين المسلمين قد سقوا منذ عشر سنوات إلى بناء علم اجتاع اسلامي وعلم نفس اسلامي وأدب اسلامي .

وقد واجه الفكر الاسلامي كثيرا من المسلمات الغربية التي تعد من اساطين الفكر الغربي وكشف زيفها واعلن انه لا يقبلها ولا يستسلم لها . اولا : رفض الفكر الاسلامي فكرة الرهبانية والهروب من الحياة والسلبية والانطوائية وموقف التفسيوات الدينية الغربية من الرهبائية والمرأة والغيزة وهو مصدر رد الفعل الذى ساقته نظرية فرويد بدعوتها إلى الجنس مصدار التصوفات الانسان .

ثانيا : ونفض الفكر الاسلامي فكرة الثبات الدائم التي دعا اليها دارون وارسطو ورفض فكرة التحول الدائم التي دعا اليها (هيجل) وما نتج عن ذلك وقدم الاسلام فكرة (الثوابت والمتغوات) الجامعة .

كذلك رفض الفكر الاسلامي نظرية ديوى بأن غاية التربية ليست الأخلاق وانما الملاءمة بين الفرد والمجتمع .

ثالثا: وفض الفكر الاسلامي فكرة الاستقلال بين الدين والعلم ، والتول بأن الدين مبنات العقيدة وان العلم موضوعه استغلال قوى الطيمة ورار الاسلام ان الانسان يجمع بين الايمان بالدين بالقلب والايمان بالعلم بالعقل وان العلم يجب ان يتحرك في دائرة الايمان بالله وإخلاصي الوجه له واقامة الجيمع الرياق في الأرض .

كا رفض الاسلام فكرة الوصل بين الايمان والمعرفة وان الدين يتحقق بالاعتقاد (الايمان) والمعرفة وان العقل يختص بالمعرفة لا الإيمان .

رأيما : رفض الفكر الاسلامي فكرة الماركسية التي تقول بأن الفرد نتيجة منفطة وليست بسبب فاعل في الحوادث التاريخية ويقرر أن الفرد فاعل وعرك للتاريخ .

خامسا: رفض الاسلام المنهجية الجدلية الماركسية التى تصور الحياة الانسانية في صراع تراه اساس الحركة والتغيير والتطور ، ويقرر الاسلام تلاق العناصر وتعاون العناصر وتكاملها لا صراعها .

سادسا: عجزت كلا الإيدلوجيين: الماركسية والليبرالية أن تقدما للمسلمين والعرب منهجا صالحا للتطبيق وقد لقيتا صعابا شديدة في القبول في مواجهة الفكر الاسلامي الذي استمد مضمونه من منهج عكم ربانى تعجز أى المناهج البشرية ان تقتحمه أو تسبطر عليه ، وأن هذه المناهج حين طرحت نفسها ق أفق الفكر الاسلامي فإنها سرعان ماكشفت عن نقصها وعجزها عن العطاء الذي كانت تنطلع اليه النفس الاسلامية من خلال مفهومها الجامع الحاكم الذي أمدها به الاسلام سنذ اربعة عشر قرنا والذي مهما حجب عنها فإنه قائم في أعمالها .

منذ اربعة عشر قرنا والذي مهما حجب عنها فإنه قائم في أعماقها .

سابعا: لا يقر الأسلام نظرية الغرب في الحضوع لروح العصر ولا يقر مقهوم الانشطالية ولا يقر إخضاع العلوم الانسانية للتفسيرات التجهيية .

"التجهيد التحديث أنه الما المالية التحديد التحديد التحديد المالية المتحديد .

"المالية التحديد المالية التحديد ال

ثامنا: كان أخطر ما اصاب الفكر الغنى هو ذلك الانفصام الحاد بين العقل والروح من جهة والانطلاق الغيزي وقد رده العلماء الغريون ومهم وليم جيمى إلى تجاهل الفرز غيزة التغين وإنكارها وعدم إعطائها حقها وتجاهله لأهيتا ووظيفته والدور الذي يقوم في الساوك الانساق وقد بين أن الإخاد الإعتاد من العقائد التي تصدم الفطرة وتعارض العقل وتصادح طبائع الانبياء، والإخاد في رأى أكثر مفكري القرير برجع مصدره الى تعقد اللاهوت المسيحي واستحالة قبوله عقليا في مفهوم التغلث والصلب والخطية.

تاسما: (١) تبين عجز النظرية البشرية في عدم القدرة على استيعاب المصور والبيئات ومصديدها في مرحلة من عصر او بيئة (٢) وكذلك عجزها عن العطاء فدرعان ما يصيبها العطب نتيجة متغزات الرمن والبيئة (٢) وظهور طابع الهزى والمطامع البشرية المخاصة كذلك فقد كشفت حركة البقطة عن مجموعة اخترى من الحقائق:

الأولى : قدرة الاسلام على الانبعاث من الداخل في أوقات الازمات وتحدى العدو .

الثانية: إن العرب لا يقادون ويخضعون ويتحضرون إلا بنبوة وولاية دينية أو استمداد منها، وعجز محاولات الغزو عن اجتياحهم أو حصارهم. لأنهم لا يقادون فى أي بهضة أو اصلاح إلا فى ظل الدين الألهى الصحيح الذى كان دائما أعظم قوى الدفع لحركاتهم التاريخية والحضارية الكبرى على مدى العصور .

الثالثة: لا سبيل إلى دمج الثقافة الاسلامية والثقافة الغربية أو صهر المفاهيم الاسلامية داخل إطار وافد مهما جرت المحاولات ووصل الاتجاء غابته والاحتماء مشياه .

الرابعة: يختلف الفكر السياسي الاسلامي عن جميع التيارات السياسية الأخرى فهو يرفض التقاليد الاوروبية في تصحيها للفردية ويرفض الماركسية في تأكيدها لسيادة المنصر الاجتماعي وإلغاء الفرد ويرفض التائية أو الفاشية كتتبجة لمالغتهما في تأكيد المنصرية ومن هنا يتمميز الفكر السياسي الاسلامي: (اولا) بالقطيعة الأخلاقية (ثانيا) بالتوفيق بين الفردية والجماعية (ثالثا) عالمية وثمول النظرة إلى الانسان بغض النظر عز، جنسه ودنية .

الحامسة : مفهوم التقدم فى الاسلام ، مفهوم جامع (مادى ومعنوى) وليس تقدما ماديا خالصا والنجاح المادى يقره الاسلام ويرتضيه ولكن لايراه غاية فى ذاته والاسلام لا يعارض التقدم بل يدفع اليه دفعا .

السادسة : للاسلام مفاهم متميزة فى الفن والأدب والصحافة والاجتزاع والأخلاق والتعليم والنفس والتربية والمرأة ، والأمرة والعادات والملابس.

. ويختلف مفهوم الاسلام عن موقف الفكر الغربي فى القضايا الثلاث الكبرى: التطور ـــ نسبية الأخلاق ـــ التقدم .

السابع: لقد تبين أنه ما من فن أو علم أو معنى يتحدث فيه الناس فى أدب من الآداب إلا وجد له ضريب فى اللغة العربية ، يقول المعلامة كامل كيلانى : لقد جمعت من هذه المعانى المشتركة (١٨٠٠ صورة) إنها أمرع عملة فكرية فى الغرب بشهادة كبار النقاد وقد أردت إيراد هذه المعانى وما يقابلها فى الآداب العالمية لأقنع الشباب بجلال أدبنا وأضفت اليا (٢٥) عملة فكرية من الأدب العربى لا ضريب لها فى الأدب الغربى بكافة فنونه والهانه .

الثامن : يقرر الاسلام (النتائية) بين الله تبارك وتعالى والكون ، ويقرر التكامل بين الروح والمادة والعقل والقلب .

كذلك فإن الآسلام يجعل التواون بين الفرد والمجتمع على اساس حفظ المسلم ودرء المفاصد وعلى قاعدة التضامن في الحال والمصبو ويجعل الالتوام الأحلاق لذى القرد ولدى الجماعة ويقرر أن الهيمة على والمجلم والطبيعة لا يم إلا على أساس الالتوام بالفضيلة عقيدة في الفكر واضح السلوك. كذلك قرر الاسلام عنصر التواجل العالمي المستمر بين جميع العوامل المادية والفكرية المؤلفة لإنسانية الانسان والمؤترة في حياته المفرية والاجماعية وأقر عنصر التوازن بين العوامل الكمية والعوامل الكيفية.

التاسع: أن جميع وسائل التطور هي: عبارة عن مواد عام قد تستورد لسد الحاجات وتجرى عليها عملية سبك وتحويل وانصهار ليخرج إلى القالب الذي يتفق مع كيان الأمة وروحها.

العاشر: الانصاف في التعامل مع الفكر الغربي . فقد كان العرب أول من ألف في (مقارات الاديان) وكانوا بشهادة الباحثين (أمثال جب وغوري واسعوا الصدر تجاه العقائد الأخرى ، فقد حاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحبة واليوان ثم أنهم اعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توجيبة وعشل إن حرم بالصيب الأولى .

هذا بينا لم تتخل الثقافة الاوروبية يوما واحدا عن نصرانيتها وتعصبها .

الحادى عشر : أن ما يقوله فلاسفة اوربا (نيتشة وهيجل وماركس) عن الدين فالمقصود به المسجعة أو الهودية لأنهم لم يقرأوا الاسلام وعندما

يرى ماركس أن الدين لا يعد مصدرا من مصادر التوجيه فهو يقصد المسيحية وحدها .

الثانى عشر: إن أى مشروع عربى حضارى لا يمكن أن يكون صالحا ومتقبلا في الوقت الحاضر انها ظل قاصر على المفهوم العلمانى أو معتمد على مفهوم المدرسة الاجتماعية (دوركام) ولابد من أن يقوم اساسا على مفهوم الاسلام الأصيل.

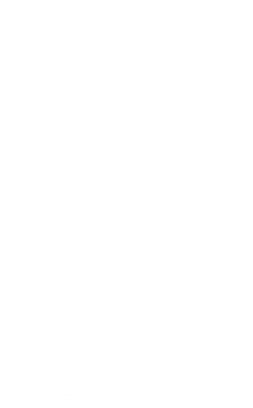
الثالث عشر: ليس هناك ما يسمى إسلام عربى أو اسلام فارسى أو اسلام فارسى أو اسلام تأثيراً لا يوجد بينا تباين فهى من حيث الأساس مرتبطة بالقيم الاسلامية الأسلامية أما أوجه الخلاف القلبلة فهى نائجة عن الجغراف وعوامل المناخ وغلبة بعض التقاليد وهذه الخلافات في نائجة عن الجغراف وطبيعة لاتبا تدخل في إطار المتغرات وهى في مجموعها لا تغير الصورة العامة ولا تؤثر في الملام الأساسية ومن هنا فإن الموية الثقافية اللاسلامية جامعة لكل المسلمين وإن هوية المسلمين ليست قاصرة على الدين يحقموم اللاهوت فإن الأسلام مشروع حضارى كامل يجمع الدين يحتاصر الفكر والخضارة الإجاعة والاقتصادية والساسية. رابع عشر: ليس معنى المودة إلى المنابع هو أتخاذ التاريخ الماضى رابع عشر: ليس معنى المودة إلى المنابع هو أتخاذ التاريخ الماضى والمعرد وليس معنى المعلقة المودة إلى المتابع هو اتخاذ التاريخ الماضى

اصلوبا للعصر ويس معنى السلفية العودة إلى العديم ويس معنى السلفية رفض منجزات التقدم العلمي ذلك أن منابع الاسلام هي التي دفعت المسلمين إلى بناء المنبج التجريبي وان الدين يمفهوم الغرب هو الذي وقف أمام تقدم العلم .

هذا وقد انكشفت اخطاء كتاب الغرب (سارتر وفرويد بماركد) كما انكشفت كتابات الحلاج والى نواس ورسائل اخوان الصفا وابن عربى ، في عماولة التعريب والغزو الفكرى واحياء الفكر الباطنى والوشى والاباحر. كذلك فقد انكشفت الشخصيات التي لمعت بالباطل : جرجي زيدان ، سلامة مرسي



الفصل التاسع مفاهم اساسية صححتها حركة اليقظة



أولاً : إستطاعت حركة اليقظة الاسلامية أن تفجر قضية التمويه التي حاولت ان تخلط الأوراق بين مفاهيم الاسلام ومفاهيم الفكر الغربي تحت اسماء غربية منها: عالمية الثقافة، ووحدة الحضارة، ووحدة الجنس البشرى وكلها دعوات حاولت ان تصهر فكر الاسلام في الفكر البشري وتزيل عنه خاصيته الذاتية ، والواقع أن الجنس البشري والنفس الانسانية واحدة في الأصل ولكن طرأ عليها من المفاهيم والقيم والثقافات والقصائد ما جعلها تختلف إختلافا واسعا وخاصة فيما بين الاسلام والثقافات الغربية التي هي من أصل مسيحي واحد ولكنها تختلف بين اللاتينية والجرمانية من ناحية والكاثوليكية والبروتستانتية من ناحية أخرى . ولقد كان الموقف من الحضارة الغربية هو أقوى هذه الجوانب إذ أعلنت حركة اليقظة الاسلامية الوقوف في وجه حضارة الغرب ورفض انفوذج الغربي بشقيه لمعارضته معارضة اساسية لمفهوم أسلوب العيش الاسلامي القرآني المصدر وقد دحضت نظرية كيف يأخذ المسلمون الحضارة المادية ويرفضون فكرها ؟! وكان موقف الغرب نفسه من الحضارة الاسلامية واضحا منذ البداية فقد أخذ الغربيون علوم المسلمين ولم يقبلوا عقائدهم .

ولقد كتفت الأهداث خلال أكثر من ابعة قرون عجر الحضارة الغربية عن أن تحمل أمانة العطاء الانساق وتقديم اسلوب العدل والرحمة والإخداء البشرى واستبدلت ذلك كله بأن قذفت في نفوس اهل البشرية الحوف والحزع وجرت كل مجرى في سبيل تقديم منهج حياة بشرى مصطرب بن القردية والجماعية وبين الرأحمالية والاشتراكية في عدد من مصطرب بن القردية والجماعية وبين الرأحمالية والاشتراكية في عدد من الإلموجيات على المسلماء وكان ذلك اعلانا علانا على البشرية ان تبحث عن منهج جديد : واعتدى بعض علماء الغرب إلى ان منهج الله تبلك وتعالى : (الاسلام) هو القادر وحده على العاداء .

ثانيا: وقف الفكر الاسلامي موقفا حاسما من تراث البشرية واعلى عليه تراث النبوة و كشف زيف مفاهيم الفلسفات وقصور المناهج سواء كانت الاقتصاد السياسي الربوى أو علم النفس الفرويدى أو مفاهيم ماركس ودوركام وسارتر وما كشف من قصور القوانين الوضعية وفساد نظيرة القومية المولى، وسقوط نظرية فصل اللدين عن المجتمع، ومشاوط نظرية المتصرية ونظرية اللم.

وبينا كنفت حركة القطة هزيمة التجربتين الليرالية والماركسية على حد سواء ورفض الفوذج الغرفي صححت موقفها من الالتباس الذي ادخل حول الليمقراطية والاشتراكية فليست الديمقراطية هي الشورى وليست الاشتراكية هي العدل الاجتاعي .

كذلك كشفت حركة البقطة فساد فكرة وحدة الأديان أو وحدة الدين أو وحدة الشرى الشارك البشرى الثقافة وكشفت تناقض الكتب المقدسة ووفض الاسلام للتراث البشرى الزائف من فلسفة اليونان إلى الغنوصية إلى الباطنية والوثنية والفكر المجوى وفكر البوجا والنوفانا والحلول والاتحاد ووحدة الوجود والتناسخ . كل ذلك اعلن الاسلام فساده وزيفه .

ثاننا : استطاع الذكر الاسلامي تصحيح كثير من المواقف التاريخية التي زيفت على المسلمين وخاصة موقف السلطان عبد الحديد والدولة العائنة وإعلان الحقيقة الهامة بأن النبيج العلمي التجربي الذي قامت عليه الحضارة العالمية من صنع المسلمين . وكذلك تصحيح كثير من الماهم العلمية ومنها تحرير العلوم الانسانية من المقايس المادية . رابعا : إعتقد المسلمون بحق أن لفتهم جزء من حقيقة الأسلام لأنها كانت ترجمانا لوحى الله ولفة لكتابه ومحجزة أرسوله ، وسانا لدعوته ،

هذبها النبي ﷺ بمديته ونشرها الدين بانتشاره وخلدها القرآن بخلوده فالقرآن لا يسمى قرآنا إلا بها والصلاة لا تكون صلاة إلا بها . ولما كان منهج البحث فى كل فكر (الإرجانون) لابد أن يستند إلى

٨٤

خصائص اللغة ، ولما كان منبح الفكر الغرق مستند إلى خصائص لغة أو لمانت غير العربية ولكل لغة منبحها الفكرى القائم على معانيا ومضامينا فقد كانت اللغة العربية هي اساس منبح الفكر الإسلامي ومضامينا فقد كانت اللغة العربية في المناص منبح الفكر اليونافي القائم على العدودية وشريعة الرق ، والمنبح الأرسطي لأن ذلك كله مستند إلى العدودية وشريعة الرق ، والمنبح الرسطي لأن ذلك كله مستند إلى خصائص اللغة اليونانية الذي تماكي اللغة العربية .

خامسا : حررت حركة البقطة الاسلامية مفهوم المقلانية استمدادا من مفهوم الاسلام الذي يقرر حكمة الله في نزول الأديان مع ارتقاء الفكر البشرى ، حتى وصل إلى رشده فقدم له الاسلام :

العقل وحده لا يكفى ولابد من مصدر ربائى للمعرفة يمنح
 العقل البشرى القدرة على العمل الشامل المتوازن ، ولابد من قيم كبرى
 ربانية .

 ٢ ـــ إن الغاية لا تتحقق إلا بمحىء الدين الخاتم وأن كل الدعوات والنبوات هي مقدمات لهذا الدين الخاتم .

٣ ــ إن تزويد الله تبارك وتعالى الانسان بالعقل لم يمنعه من الخطيعة
 ولم يمكنه من الفصل في الصراع بينه وبين أهواءه مدى الحياة .

العقل موجود في الأنسان ولكنه ليس عاصما من الخطأ ،
 ولذلك كانت رسالة الرسل تحمل المساعدة للعقل البشرى ليقوم بدوره

في حماية الانسان من الحنطأ والاتصال بالطاعات . سادسا : في إطار تكامل الاسلام في عناصره المختلفة تتشكل ذاتيته

التى تحول دون انصهاره فى أى فكر أو عقيدة ، وميزته الخطيق البارزة أنه لا يقبل كل شىء من معطيات الحضارات والأم وانه يجمع بين عناصر قد تبدو فى الفكر الغربى متعارضة : الموروث والوافد ، الجمالى والخلقى ، الالهى والبشرى ، فهى فى الاسلام تتلاق وتتكامل .

وهناك مفاهيم يقف منها الاسلام موقفا واضحا: فالاسلام يقبل

المرفة الانسانية ولكنه يتمسك بتفاقته الاسلامية فلا ينصهر في ثقافات الأم ، وفي بجال التقدم بجمع بين التقدم المادى والمعنوى ، ويقرن بين الفلسفة والعلوم ، وبين الأحلاق والتقاليد ، وبجمع بين العروبة والاسلام ، المهم المحافظة على الذاتية الاسلامية وعلى بقاء البعد الرباق وعلى التحرك في دائرة التوحيد الخالص .

سابعا: استطاعت حركة اليقظة الاسلامية ان تكسب في انجال الغربي نقاطا هامة:

اهمها: اعتراف المنصفين الغربيين بالدور الذي قام به الاسلام في بناء الحضارة العالمية – اعلان فقدان الحضارة الغربية للبعد الربانى للعلم والبعد الأحلاق للمجتمع – إعلان نذر سقوط الحضارة الغربية – إعادة التقدير الرسول ﷺ -

التعدير المرسون ويهية . والمستعدر المدورة والمحالة الما المحالة المحالة العامل المحالة المحال

تأسعا : ظهور تيار من نوابغ الفكر الغرق يرون ان العالم لا يصلح إلا بالاسلام ، وتفشى الاسلام فى متفقى الغرب وأعانهم بأن الاسلام هو وحده القادر على إعطاء سكينة النفس وطمأنينة القلب . عاشرا: صحح الفكر الاسلامي عددا من المفاهم فأعطى الأضالة ق مسألة حرية العقيدة ، التي يلتزم بها المسلم إذا اختار عقيدة ما فهو مسئول عن التحرك في دائرتها أما دعاوى التقريب طبقا المفهوم العلمان فهي ترمي لل الدفاع عن حق المرتدين من الملحدين والماركسيين والبالين وغيرهم في حرية الشاط العلى وحق الفرد في تبديل عقيدته دون عقاب أو حساب كما جعل الاسلام (التخصص) مرحلة بعد دون عقاب أو حساب كما جعل الاسلام (التخصص) مرحلة بعد إنفصالا للفهم الجامع للاسلام وق اطاره بحيث لا يكون التخصص الجامع، عن بقية اجزاء المفهوم الجامع،



الساب الشاني

فساد المنهج العلمي الغربي

ثانيا : العقيدة . ثالثا: اختسلاف المعامسلات رابعا: ظاهرة الرفض للفكر البشرى. خامسا: فساد نظریات الغرب. سادسا : بين ميراث النبوة وركام تراث البشرية .

اولا : فساد الفكر البشرى .



الفصــل الأول المـنهج العـلمي



# فساد الفكر البشرى:

أبرز مفاهم الفكر البشرى التى وفضها الأسلام نظرية الدم والجنس والانسان الأيض المدحى بأنه تاج الخليقة ، والذى له الغلبة في كل صراع على حد قول شائيات وقد بنا هذا الفكر خلال عصر التيير في وزرا الذى هو عصر سيطرة الهيو والفكر التلمودى والطمانية والتحرر من الدين كلية هذا المصر الذى يخطيه كثير من كتابا الذين عباولون الدين يصفوا به مرحلة من مراحل المصر الحديث، والذى هو الممل الهيودي يصفوا به مرحلة من مراحل المصر الحديث، والذى هو الممل الهيودي الذى حول المسيحية من دورها الرائد إلى الاحتواء والاستسلام في احضان الفكر الماحرق ولقد حاول الغيرب والغزو التقافى فرض مفاهيم الفكر المنجري على أفق الاسلام .

اولا : الدعوة إلى استخدام الشريعة في تبهر أنماط الغرب الفكرية وهذا شم من تقليد هذه الانماط تقليدا اعتباطيا .

ثانيا : التأويل : وهو اخطر الأسلحة التى استعملت لتفسر النصوص تفسيوا يخرجها عن مدلولاتها الأصيلة إلى مدلولات منحوفة وقد حذر القرآن الكريم من هذا الخطر .

ثالثاً : محاولة تقديم البدائل الفكرية ذات الولاء الغربي .

رابعا : المغالاة في اهمية العنصر المادي وإهمال العنصر المعنوى والروحي .

خامسا : إحياء الخلافات القديمة بين الفرق واعادة بعثها .

## الفكر البشرى:

هذا الفكر البشرى الذي يحاول ان يزيف مفهوم الدين الخالص ، ويتمثل في مطامع النفس البشرية واهوائها وعاولتها الحزوج عن اصول الدين الحق .

سادسا: النظرية المادية: القائمة على إنكار (الجانب المعنوى

والروحى) بصفة عامة هى التي أوجدت التحليل النفسى القائم على الجنس وكان ها اثرها في الأدب والقصة وتحليل النوازع والغرائز والكشف عن ملابس الحيوان وتعريته كحيوان .

ولقد ظهرت مادية علم النفس فى نظرية فرويد وفى علم الاجتماع فى نظرية دوركايم .

كا ظهرت في الترجمة الذاتية بهدف تلمودى يرمى إلى تعربة البطل والكشف عن جوانب النقص فيه وقد أنكرت النظرية المادية البطولة بمفهومها القاصر .

وقد قدم الاسلام فی هذا المجال مفهومه الجامع الذی يقوم علی تکامل الفکر الاسلامی فی أبعاده المتعددة حیث لا یمکن فصل کل بعد عن الآخر أو دراسته منفردا .

> وفى الاسلام لكل شيء جانبان : مادى ومعنوى . وفيه تكامل اعماق القلب ومجرى الفكر .

فإن العقيدة تتصل بالشعور والرأى يتصل بالحس .

إن المسلمين يدفعون عن أنفسهم التقليد والتبعية وحرافات التقاليد النجية وحرافات التقاليد الفدية ومواويث الفلكور ، كما يقف الاسلام موقف واحدا واضحا امام الفكر الخليفي والفلسنات الباطنية واعوان الصفا ويقوم الفكر الغرفي المسلمين على عجموعة من النظريات التي نادى بها فلاسفة كانوا في الحقيقة كمرة للصراع الذي دار بين الكنيسة وبين المعلماء التجريبيين ، ومن ثم نشأت الفلسفة الملاية التي حاولت أن تقيم منهجا للحياة وعدم والحضارة خارج نظاق الدين المسيحى ، وكان المسيطر على هذه الحركة التي اطلق عمل احركة التيور) مجموعة من الفلاسفة الهود الذين كانوا يعملون على تدمو المسيحية أساسا .

ففي الاقتصاد : ظهرت نظرية ماركس .

وفى النفس: ظهرت نظرية فرويد. وفى الاجتاع: ظهرت نظرية دوركايم.

وق الجهاع . طهرت نظرية دوره ع . وفي التربية : ظهرت نظرية ديوي (عزل الدين عن التربية) .

وفي السياسة : ظهرت نظرية ميكافيلي ونظرية البرجماتزم (اللرائع) .

وفى الفن : ظهرت نظرية الفن للفن . وفى الفلسفة : ظهرت الجبية المنطقية .

وفى القانون : ظهرت قوانين اباحة الربا والزنا والشذوذ الجنسي .

وفى التطور : ظهرت نظرية دارون . وفى الاخلاق : ظهرت نظرية النسسة .

ومن ثم أصبحت تفسر الحياة تفسيرا ماديا صرفا ولا إله والحياة مادة) واصبح الدين افيون الشعوب واصبحت القيم بجرد انعكاسات للوضع الاقتصادى والأخلاق متغيرة بتغير المجتمع ، والتفسير المادى للتاريخ يحكم الحياة ، والدين والأعلاق قم غير اصبلة في الحياة .

وكان وراء هذا كله دعاة التنوير من اليهود (فرويد وماركس ودوركام) ثم نقل هذا كله إلى أفق الفكر الاسلامي .

وقد استغل الفكر الغربي السياسي هذه التظهات كلها في حدمة نفوذ الاستعمار والسيطرة على الأمم والشعوب وخاصة نظرية دارون ونظرية الاجتماع في بكن هذا غربيا على مجتمع يقوم فكره الفقدي على نظرية الدرات والمراكز المنظمة المراكز الاستحاد الاستحاد المنظمة

التجسيم ويقوم فكره الفلسفى على اسقاط ما لا يدركه الحس. أما علم الأجناس (الانترويولوجها) فهو علم استعمارى في الأساس أيد به إعلاء عدم على العناصر ودراسة تاريخ الأثم الفنية في عصر طفولة البشرية دون عطاء الأنبياء الأصيل ، وكان قوامه دائما : الأدب الشعبي والاهتام بالعامية .

وكذلك بالنسبة لفكرة التطور فقد عمد منها إلى هدم فكرة الارادة

الانسانية بتغليب مفهوم القهر الخارجي الذى يقهر الفرد على غير رغبة

منه .

وكذلك النفسير المادى والاقتصادى والجنسى للانسان والاستشهاد بعالم الحيوان في دراسة الانسان (الجامع بين المادة والروح) وكل هذا يستهدف المجتمع الاسلامي لتدميو والقضاء على نظام الأمرة ونظام الزواج وعندما تطرح نظرية دوركام عن إنكار الفطرة الانسانية وانكار تنهل الأديان من السماء وانكار أصالة الأمرة فإن هذا يرمى إلى إذارة ورح اللك واللهزية بلى فدمتها الأحلامي حيث يرى أن القيم والمقائد الموحية والمفتوية التي قدمتها الأديان لا قيمة ها وان الفرد لا قيمة له وانه لا معنى للتشبث بالحرية الفردية ، فهو يرى ان القيم كلها للمجتمع الذي يخلق الأديان والمقائد . هذه المفاهم كلها ضالة ولا يقرما الذي يخلق الأديان والمقائد . هذه المفاهم كلها ضالة ولا يقرما الاسلام.

إن الاسلام يرفض موقف الجيهة المادية التي تقرر: ان الانسان ليست له إرادة ، وتقرر ان الانسان قوة مريدة فعالة في هذا الكون وكذلك يرفض الاسلام مفهوم مسئولية المجتمع ويقرر مسئولية الفرد

كذلك يرفض الاسلام حرية الغريزة وانطلاق الشهوات.

وبالنسبة للاسلام فإن له ذاتيته الخاصة وله موافقه المتميزة في الفن والأدب والاجتاع والأحلاق ، والتعليم ، والنفس ، والنربية والمرأة والأسرة ، والعادات والملابس .

ويقرر الاسلام ثبات اللغة ، وثبات الشريعة وثبات الأخلاق . ويقرر ثبات الأخوة البشرية والعدل الاجتماعي .

ويقرر ثبات الالتزام الأخلاق والمستولية الفردية .

ويقرر ثبات الأحكام إزاء تحريم الربا وازاء محرمات الخمر والقتل والميسر والزنا . وللاسلام مواقف مختلف عن الفكر البشرى في ثلاث قضايا اساسة:

 ١ من فكرة النقدم ، فالتقدم فى الاسلام جامع بين المعنوى والمادى .

٢ ــ من فكرة التطور (فالاسلام يجعل التطور مرتبطا بالثوابت) .

من فكرة نسبية الأخلاق (فالاسلام يرى الأخلاق من الثوابت أما
 التقاليد فهى من المتغيرات).

١ ــ نظرية الغرب في الخضوع لما يسمى (روح العصر) .

ولا بقر الاسلام:

٢ ــ نظرية الغرب في الانشطارية .

تظرية الغرب في اخضاع العلوم الانسانية لمفاهيم المادة .
 وبالجملة فإن هناك فوارق واسعة بين مفاهيم الاسلام وبين مفاهيم

الفكر البشرى : اولا : يقدم الاسلام النظرية الجامعة ويرفض نظرية الانشطارية التي

او . يعدم السلام الطوية اجامعة ويوهى نظرية الانسطارية التي تقوم عليها الفلسفة المادية اساسا بينا يجمع الأسلام بين المادة والروح .

ثانيا : يقدم الاسلام فكرة الثوابت والمتغيرات ويرفض نظرية التطور وخضوع الأخلاق للتطور .

ثالثا: يقدم الاسلام مفهوم التكامل الجامع بين المادى والمعنوى ويوفض فكرة التقدم المادى ، كذلك فإن الاسلام يقدم الأحلاق على الجمالي .

رابعا: يقدم الاسلام فكرة تبريد العواطف ومفهوم العفة والاعلاء في المشاعر ويرفض فكرة الجنس والتحلل الذي يقدمها الفكر الغرفي .

خامـــا : يقدم الاسلام فكرة المسئولية الفردية وينكر فكرة المسئولية الجماعية التي يقدمها الفكر الغربي . ومعنى هذا أن الاسلام يختلف إختلاها جذريا عن منهج الغرب الذي يطمع التغريب والغزو الثقاق أن يفرضه علينا أو يحتوينا في إطاره أو يصهرنا في داخله ولن يتصهر المسلمون . الفصل الشانى العقيدة الاسلامية



تختلف عن العقائد الغربية والشرفية على السواء ومن هذا الاختلاف كان لها تميزها الخاص الذي يجعلها لا تقبل كل ما يفرضه الفكر النشرى .

وقد رفض الفكر الاسلامي رأي ارسطو في (الألومية) لأنه جرد الآله من كل شيء وهو عنده الحرك الذي لا يتحرك وأنه مفارق للعالم لا يعتبي به ولا يعلم عنه شيعا . وهذا كله باطل تماما في حق الله تعالى لأن الله تباؤل وتعالى هو الذي يديره ساعة بعد ساعة بخطة بعد خطة ولو تخلى عنه لانهار ، وهو الذي يعيم كل ذرة من ذرات الوجود فو وما من غاتبة في السماء والأرض إلا في كتاب مين في . وقد اختلف الأسلام عن مفهوم المقائد الغربة في لتاسيح وإلىانية وإسلام الوجه له .

اولا : وفض الفكر الاسلامي فكرة الفصل بين الايمان والمعرفة والقول بأن الدين يختص بالاعتقاد (الايمان) والعقل يحتص بالمرفة لا الايمان . ثانيا : فكرة الاستقلال بين الدين والعلم والقول بأن الدين ميدانه العبادات وإن العلم موضوعه استغلال قوى الطبيعة ، وإن الانسان في المسلام يكمع من الايمان بالدين بالقلب والايمان بالعلم بالعقل . ثالثا : وفض فكرة الرهبانية والمروب من الحياة والسلبية والانطوابية والانطوابية والانطوابية والمواجئة المؤلفيزة وهو مصدر دد

الفعل الذى ساقته نظرية فرويد فى الجنس . رابعا : يرفض الاسلام فكرة الماركسية بأن الفرد نتيجة منفعلة وليست فاعلا فى الحوادث الجارية .

### العقائد:

إن عوامل الخلاف العميق بين العقيدة الاسلامية والعقائد الغربية (ويتبع ذلك الثقافات والقيم والآداب والأخلاق) قد جعلت هناك فرقانا يفرق بين وجهة كل منهما ، ولقد جاء الفكر الغربي الذي حمله تبار التغرب والغنور التقافي ليحمل السلوبا عنطفا قائما على أساس الفكر النوي والمسيحين والملكدي وبيدف إلى احتواء مفهوم الاسلام بهدف السامى مريخ هو تغيير الفهية الاسلامية واحتوائها وإزالة شركتها وخاصة بالنسبة للحقيقة المسئلة (شريعة الله الماضية إلى يوم القيام) والمقضاء على ذلك الطابع المنصير الأسامى الذي قرق الله تبلؤك وتعالى به يين المسلم وين الأديان والنحل المختلفة .

وتلك فضية قديمة فقد حرص رسول الله ﷺ على إضفاء طابع الذات ال

معنى هذا أن للاسلام ذاتية واضحة تخالف عادات وتقاليد صنعها الناس بعيدا عن توجه الدين النول وهرفت بأنها تقاليدهم أعلوها على وحدة الدين وجعلوها اشبه بالقوميات أو الأنهية ولم لم تكن لأسلمت الكتب السعاوية الناس لمل وحدتها الطبيعة جيلا بعد جيل ورسولا بعد رسول إلى الدين الحاتم لو شاه ربال المفلوه .

وهذا هو السر ف ذلك الاحتفاظ الاسلامي بشمائل الرسول وطرائق حركته فإنها عامل اسامي في ذلك التفرد بالسمت الاسلامي المختلف عن تصرفات غوهم . الفصل الثالث إختلاف المعاملات



الاسلام بالنسبة لمعتقبه في جميع أنحاء العالم ليس نظاما عباديا فحسب وإنما هو نظام حياة يومية كاملة لا يتجزأ ، وبينا لا يعرف المسجود الطبرق إلى كتاتسهم إلا أيام الآحاد لفترة وجيزة ، فإن الوضع يختلف بالنسبة للعسلمين لأنهم على إتصال روحى دائم بالخالق الأعلى طوال يومهم من خلال أداء فرائض الصلوات الحسم اليومية وصلاة الجمعة التي تعتبر مؤتمرا اسبوعها لمسلمي العالم يجتمعون في السلاة ويتبادلون الأراء حول ما يهم حياتهم اليومية من قريب أو يعيد . الاحادة التحديد حداد الأخم المائة .

إن محاولة التغريب صرف المسلمين عن منهج حياتهم الأهبيل الذي تعلوفوا عليه وعاشوا به عمرهم والذي حقق لهم النصر في الأرمات ، والفرج بعد الشدة ، والحروج من الاحتواء والتخلف من المسطوة الحارجة ، هذه الحاولة بجب أن ينكسر قيلها وأن نهدى الفسنا للموامل الحقيقية التي عرفها أجدادنا عن طبيق منهج القرآن نور الاسلام لما مواجهة التحديات والحروج من المأوق وهي وسائل ثابتة واصيلة ربانية لا يمكن أن تقع تحت مقولة ، فاتها الوسن لأنها من الثواب على العطاء الثر .

## المعامسلات :

كما ان الاسلام مختلف في مجال المعاملات والأخلاق :

اولاً : ف شرعة النساوى بين الأمر والأجير في العقوبة والجزاء «إنحا أهلك من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف توكوه وإذا سرق الضعيف اقاموا عليه الحد ، وأَيْمُ الله لو أن فاطعة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها» .

ثانيا : في اقامة التعامل الانساني على اساس الأخوة العالمية والتسوية بين الناس على اختلاف السنتهم والوانهم في الحقوق والواجبات وليس على اساس الدماء والأعراق «كلكم لآدم وآدم من تراب ، لا فضل لعبني على عجمي إلا بالتقوي» .

ثالثاً: في اقامة المستولية الفردية في الحساب والجزاء **﴿ وَكَلَكُم آتِهُ** يوم القيامة فرداً﴾ ولا يقر الاسلام ما يسمى بمستولية انجتمع أو المستولية الجماعية.

رابعا: ليس في الاسلام طبقة تدعى (رجال الدين) لهم في علاقاتهم بالناس حقوق ليست لغوهم وإنما يوجد علماء متخصصون في الدين. خامسا: دعوة الاسلام المسلسون إلى التحري عن الحق، ووعاهم أن يغيروا رأيهم إذا ظهر لهم وجه الصواب ولا يأنف المسلم أن يأخذ الحقيقة من أي احد يأتيه بها وفر كان مخالفا له في دينه أو لغته.

الفصل الرابع ظاهرة (الرفض) للفكر البشرى في أفق الاسلام



إن الظاهرة التي يجب أن تكون موضع تقدير الباحين هي: (الرفض) الواضع للفكر الشرى الغيق (الإياحي لمادى الواضي) فقى مؤتمر عقد في باكستان هوجت الفلسقة وفي مؤتمر آخر عقد في إحدى دول العالم الغيق نفسه هوجم (علم النفس الفرويدي) وفي مؤتمر في أمريكا هوجم (الفسير المادي في المتعارى، وقين أن (علم الفلكالور) علم استعمارى، وقد هو علم استعمارى، وقين أن (علم الفلكالور) علم استعمارى، وقد علت الهميجة تمادى المسلمين بأن يقدموا علومهم، بعد أن تكذف أن علت العميجة تمادى المسلمين بأن يقدموا علومهم، بعد أن تكذف أن طفيرت في السنوات الأخروة دراصات عن علم نفس اسلامي وعلم احتجاع اسلامي وعلم اقتصاد اسلامي وأدب اسلامي له طابعه المخاص المتعز، وفي جماعة المسلمين الاجتباعين في الولايات المتحدة تجرى الدراسات حول (أسلمة الموقق) والصاحب هذا البحث دراسة عن أسلمة العالم والمناهج والصطلحات بجرى إعدادها الآن.

وغاية ما يقال في هذا كله : أن المسلمين لهم وجهة نظرهم الخاصة فى مختلف العلوم والقضايا المثارة المستمد من القرآن الكويم والسنة النبوية والمختلفة اختلافا عميقا عن ما تقدم من الايدلوجيات المختلفة وقد تكشفت في هذه المؤتمرات العديدة اشياء كنيرة :

اولاً : لم يكن في الدارونية التي قال بها دارون مجال للارادة الحرة ولذلك أيدها اليهود لغرض (الجبرية) التي تمثل فكرهم .

ثانيا: لم يكن ف الفرويدية مجال الرغبة في النفوق الانساني الني قال بها غيو وبذلك أيدها الهيود لغرض مفهوم الجنس على علم النفس. ثالثا: لم يكن في الماركسية مجال للعوامل الأخرى الني تحكم

مسيق التاريخ ولذلك ايدها الهود لغرض تفسيرهم المادى . لقد تكشفت حقائق كثيرة ابرزها سموم الماسونية وبروتوكولات صهيون التي تحولت إلى مذاهب فلسفية وهناك دعوات مسمومة أبرزها : أولا : محاولة القول بأن الأديان واحدة وان الخلافات التي بينها خلافات

أولاً : محاولة الفول بان الاديان واحدة وان الخلاقات التي بينها خلاقات يسيرة وتمحل هذه الدعوى هدم فريضة الجهاد فى سبيل الله وترمى إلى هدم ذاتية الاسلام الخاصة وتدعو إلى صهيره فى بوتقة الأعمية .

ثانيا : إن كتب الفلسفات في المدارس والجامعات تتنبى الرؤية الغرية تقويلم بالتقيفات وتشرح باستفاضة مقامع الباطنية وفلسفات الحلول والأتحاد لا تشير إلى مقامع الاسلام إلا إشارات قليلة من خلال أسماء مشبوعة أعال ابن عربي والحلاج .

ثَّالُثاً: تَعْلَيْبُ مَفَاهِيمٍ ضَالَةً وَفَى مَقَدَّمَتُهَا التَّاوِيلُ، ومُحَاوِلَةً تَقَدَيمِ أحاديث مشكوك فيها لتبهر العقلانية .

رابعا: كل ما كتب خدمة منهوم وحدة الأديان مشكوك فيه وما كتب للجمع بين النبي عمد على وعده الأديباء فيه نظر. وما خامسا: الادعاء بأن اللغة العربية ملك أنا وأنا حق التصرف فيها إدعاء باطل فالفة العربية هي لغة القرآن وهي مسعولة ألف مليون مسلم يدرسون عن طريقها القصة والتفسير والعلوم الاسلامية وليس من حق العرب ادعاء حرية التصرف فيها وهي صيحة ضالة نادى بها الغريون لا يجامع اللغة.

سادسا: إن الجهد الذي بذل منذ مطلع العصر الحديث لاراً لق الفراق بين العالم والفرب كان تائما في ظل الاستعمار ولحسابه حيث كان الفرب بهيد أن تول الفراق من ناحيتنا غن لتسقط في مصيدة الاحياء والأمية، لقد فتح الفرب يديه لا لهانشا ولكن ليليمنا، لقد ظننا أن أحذنا لقواعده السياسية والاجتزاعية بحيينا فإذا هو قد أماتنا ولذلك فلابد من أن نعرف حقيقة هامة هي: أن لكل أمة منجها الذي التحديد منه وجودها والذي يعطيها طوق النجاة إذا ادفحت

سابعا : تبين قدرة الفكر الاسلامى على العطاء وعجز المنهج الوافد أن الارتباط بالتراث ليس تعصبا ولا تطرفا ولا جمودا ، إنما هو ارتباط بقانون أصيل عرفته كل الحضارات يجعل من الربط بين الماضى والحاضر والمستقبل ربطا جذريا عضويا حقيقة قائمة .

هو قد أماننا ولذلك فلابد من أن نعرف حقيقة هامة هي : أن لكل أمة منهجها الذى تستمد منه وجودها والذى يعطيها طوق النجاة إذا ادفمت الأرمات .

الازمات . سابعاً : تين قدرة الفكر الاسلامي على العطاء وعجز المنبج الوافد أن الارتباط بالتراث ليس تعصباً ولا تطرفا ولا جودا ، إنما هو ارتباط بقائون أصيل عرفته كل الحضارات يجعل من الربط بين الماضي والحاضر والمستغيل ربطا جذريا عضويا حقيقة قائدة .



الفصل الخامس فساد نظريات الغرب



تتمثل غزوة الفكر البشرى الوثني للفكر الاسلامي في ميادين متعددة

اهمها:

الله: عاولة طرح مفاهم الفكر النرق لى افق الفكر الاسلامي عالم الله: الأثر في تغيير الأعراف والمفاهم الاسلامية بالنسبة لقضايا المجتمعات وهي أحضو آثار التبعية ، ذلك لأن هذه المفاهم الوافقة معارضة لفهوم الاسلام عناصة والدين المناه وهي المفاهم التي رابلا) الماسوية (٢) يوتوكولا تصهيون لفرضها على المجتمعات والتي تضمتها الايديولوجيات بعد ذلك ، خاصة في مسائل الحرب والسلام إعيادا على المفهوم المادي وتفوق اسرائيل على البلاد المربع وهذه المسائين في وتفوق اسرائيل على البلاد المبينة وهد غير المفهوم المادي وتفوق اسرائيل على البلاد في المسائين في . ﴿ ولا تجنوا وتدعوا في المسائم والنم الأعلون إن كمة مؤمنين في فقد قدم الاسلام قانون الشعر : الانتصار بالمدد الأقل.

وترمى هذه الحاؤلات في تقديم مقاييس وافدة مختلفة عن مقاييس الاسلام إلى إخضاع المسلمين للغزو اللكرى، وقبول الحضارة الغربية ، والانصهار في المفهم الصهيول النامودى للحياة والمجتمع والأمرة والشباب والمرأة من حيث إطلاق الحربة الشخصية والتجاوز عن الالتزام الأتحلاق والمسئولية القردية . وقد عارض الفكر الاسلامي هذه التبحية كوشف عن زيف هذا الاحواء .

ثانيا: إرتباط الفكر الباطني والوشي المبتوت في الفكر الاسلامي بالمصادر الغربية، وقد اهم الاستشراق بإحياء الفكر الفلسفي والاسرائيليات والدعوات الباطنية وقمجيد علم الكاكم والاعتزال أنهم إعتمد على مافعيم المتأثرين والجدال اليوناني، ذلك أن أهم التأثيرات اليونانية حصلت على الكلام والاعتزال والتصوف الفلسفي، وأعطر ما أخذ بدالتصوف الفلسفي، وأعطر ما أخذ بالتصوف الفلسفي، ووقعم بالجيهة التصوف الفلسفي، ووقعم بالجيهة

واسقاط التكليف .

ومن ذلك ما حاول التغريب إحياءه من الفكر الباطني الشعوبي : ١ ـــ ما قدمه النصير الطوسي وقصة العقولالسبعة ورسائل اخوان الصفا .

٢ \_ أشعار ابن الفارض وكتابات الحلاج وابن عربي .

٣ ـــ إختلاط فلسفات المجوس الشرقية ومفاهيم الافلاطونية الغربية .

 ع. قضية الحب الأهى ، وفكرة قدم العالم واشتراكية المال والساء وما قدمه ابن عربى وابن سبعين وغيوهم عمن تأثروا بالفلسفة اليونانية والقائلة بسقوط التكليف وهو المفهوم الذى حوله الفكر الغربي إلى فكرة مسئولية المجتمع .

وقد رصد علماء الاسلام: مفاهيم الفلسفات الوثنية واليونانية والمجوسية في دراسات عميقة وموسعة وكان على رأسهم الامامين الغزالي وابن تيمية.

ثاثا: عاولات الفوذ البنى والاستثراق في ميادين متعدة:

1 — القانون الوضعي الذي فرضه الفوذ الأجنبي على بلاد المسلمين
بديلا عن شريعتهم الاسلامية جاء اليوع علماء من الغرب يكشفون فسلد
تجربته ومزيحته في بلاده. واكد هؤلاد العلماء عطاء الشريعة الاسلامية
تحربته وشائل الفصور في القوانين الوضعية.

٢ - الحضارة الغربة التي فرضها الفوذ الاجنبي على بلاد المسلمين بديلا عن مفهومهم للحضارة جداء اليج الغربين الذين قالوا بانبيار المضارة منذ صيحة (شبنجل) بعد الحرب الأولى بعقد من الزمان وضيء اليور (حلرودي) ليعلن فساد الحضارة لغياب البعد الأعلاق عن المجتمع وافقاد البعد الأعمال المعشارة والعلم.

٣ ــ الفكر الغربي اللاهوتي الذي حاول النفوذ الغربي فرضه على المسلمين جاء اليوم من كتاب الغدية

 التراث الاسلامي الذي حاول النفوذ الغربي الشكيك فيه ووصفه بالقصور والمجز جاء من كتاب الغرب اليوم من يؤكلون عظمة هذا التراث.

 المنبج العلمى التجريبي الذى حاول النفوذ الغرف الادعاء بأن الغرب هو الذى وضعه جاء الآن من كتاب الغرب من يؤكلون انه من عطاء الاسلام .
 المحر الغلسفي اليونافي وفكر ارسطو على وجه الحصوص الذى حاول الفوذ الغربي فرضه على المسلمين جاء الآن من كتاب الغرب من

كشفوا عن فساده وهاهموا مذهب ارسطو بما كتبه المسلمون عنه .
رابعا : علواة الفكر الغرق فرض طابع الانهزامية واليأس والتشاؤم
على الفكر الاسلامي ، والأدب العربي وقد رفض الفكر الاسلامي هذه
الحاولة وكشف عن اصالته .

خامساً: الدعوة للاستسلام لروح العصر وذلك بتبير الانحرافات والإباحيات والفساد الذي تحوضه الحضارة الغربية اليوم وقد اعلن علماء الأسلام ان الاسلام ما جاء مهروا لأعطاء المجتمعات ولكنه جاء موجها لها.

0000

كذلك فقد عارض الاسلام مفهوم القانون البشري الذي حلول النفوذ الأجنبي فرضه على العالم الاسلامي بديلا عن الشريعة الاسلامية وفي هذا يقول الفقيه الغرق ديجي في مؤلفه (السيادة والحرية) :

كيف يملك البعض ارادة البعض ويقيد هذه الأرادات ويسمو عليها ويفرض عليهم القواعد والنصوص، كيف يمكن ان يكون من البشر للبشر من يعطى حق التشريع ؟! لأبه ان تكون هناك جهة اعلى من البشر هي التي تمنح البشر قوانينها .

كذلك يوفض الاسلام نظرية (الجدلية الماركسية) التى تصور الحياة الانسانية في صراع تراه اساس الحركة والتعبير والتطور .

ذلك لأن هذه النظية قامت على أساس مفهوم هبجل في أن الله (جل شأنه وتعالى عما يقولون علوا كبيرا) هو الوجود المطلق الذي يتمثل في حدود الوجود المطلق الذي يتمثل في حدود الوجود المشهود، وهي نظيمة : الحلول والاتحاد القديم التي بدخول فكرة الصراح الطبق عليه التي دعا اليها ماركس وهي تستعد بدخول فكرة الصراح الطبق عليه التي دعا اليها ماركس وهي تستعد الإلمان معارضة نظيمة الشاد التي دعا اليها إساسط ، ومن الاحتجاج وكان سينسر قد نقل نظيمة الشئوه والاتفاء من مجال اليولوجيا لل المجتاح وكان سينسر قد نقل نظيمة الشئوه والاتفاء من مجال اليولوجيا لل جال الإجاح وحال أن يطبقها على الأساس والأعمادي ومعا إلى المصور متقلور الأحدى من انشأت نظيمة اختلاف التيم باختلاف الصحور . والاحتماد وما يقلم ماهد المقادم . والأسلام لا يقر هذه المقام الشيم يقلم الشيمة بقلم المساس والأسلام لا يقر هذه المقام الشيمة بقلم المساس المساسور . والمتعالى المساسور . والمتعالى المقادم . والأسلام لا يقر هذه المقام الشيمة بالناس قالف المقادم . والأسلام لا يقر هذه المقام الشيمة بالناس قالف المقادم .

والمسلام بديلا منها مفهوم (التوابت والمتغوات) والتطور غير التطوير الاسلام بديلا منها مفهوم (التوابت والمتغوات) والتطور غير التطوير فالتطور ليس كله تقدما والجديد ليس الأصلح دوما .

يوفض الأسلام نظرية (البرجانية \_ نظرية الحياة الاجتاعية الامريكية) التى تقوم على الذرائع والتى تعتبر (المنفعة) هدفا اساسيا بصرف النظر عن المعنوبات والمثل والقيم ، ومنذ اليوم الأول للتبعية الغربية نادى لطفى السيد بنظرية المنفعة .

كا يرفض الاسلام نظرية (الحق والخير والجمال) التي هي مستمدة من الفكر المسيحى الغرقي ويديلا للتطايث المسيحي ، بمفهوم ان الحق هو المنطق والخير هو الأحلاق والجمال هو الفن . وقد كشفت حركة اليقظة الاسلامية هزائم كبيرة للفكر البشري : ١ ـــ هزيمة التجربتين الليبرالية والماركسية على السواء .

٢ — إعادة التقدير من كتاب الغرب للرسول محمد عليه.
 ٣ — نصحيح موقف الغرب من السلطان عبدالحميد والدولة العثمانية .

٤ \_ تأكد صحة القول بأن الديمقراطية ليست هى الشورى وان الاشتراكية ليست هى العدل الاجتماعى.

و \_\_ إعلان الحقيقة الهامة وهي أن المنهج العلمي التجريبي قد وضعه المسلمون.

 ٦ \_ تصحيح موقف الفكر الاسلامى من الفلسفة اليونائية فقد وفضها المسلمون ولم يعتبروا بدعاويها الباطلة وكشفوا عن أن أوسطو لم يكن معلما للمسلمين وصححوا اخطاء جالينوس وغيره .

۲ \_\_ إنكشف فساد الاقتصاد السياسي الربوى وعلم النفس الفرويدى
 ومفاهيم ماركس ودوركايم وسارتر .

٨ ــ ظهور مبادىء علم النفس الاسلامى ، علم الاجتاع الاسلامى ،
 علم الاقتصاد الاسلامى ، دعائم الأدب الاسلامى .
 ٩ ــ رفض الفهوذج الغربى في اسلوب العيش .

١٠ - كشف قصور الحضارة الغربية لغياب البعد الرباني والبعد الأعلاق عنها .

١١ ــ انكشف تناقض الكتب المقدسة القديمة وانها من صنع البشر .
 ١٢ ــ تبين قصور القوانين الوضعية عن الاستجابة الاشواق النفس

الانسانية وعجزها عن العطاء . ١٣ ــ فساد فكرة وحدة الأديان ، ووحدة الثقافة .

١٤ \_\_ تبين ان التحديث والتغريب كل منهما قضية مستقلة وان المسلمين بقبلون التحديث ولا يقبلون التغريب .

١٥ -- سقوط نظرية دارون ، وما ترتب عليها من دعاوى .
 ١٦ -- سقوط نظرية القومية الغربية الهافدة .

 ١٧ ــ سقوط نظرية فصل الدين عن المجتمع ، وفصل الأدب عن الفكر .

١٨ \_ سقوط نظرية العنصرية والدم والاعراق .

۱۸ ــ سفوط تطریه انعصریه واندم و دعوی .
 ۱۹ ــ تبین عجز الفکر الغربی عن فهم اللغة العربیة والقرآن وفهم الوحی .

والنبوة . ٢٠ ــ سقوط فكرة التطوير بعامة : تطوير الشريعة وتطوير الدين وتطوير اللغة . الفصل السادس

بين ميراث النبوة وركام تراث البشرية [ما امتاز به الاسلام ويود أن يعرفه الغربيون]



تميز الاسلام عن الفكر البشرى واللاهوتى وتراث الغرب (البونانى والرومانى والمسيحى) بعناصر وقيم نختلف تماما عن مفاهيم وقيم الغرب .

اولا : ان الإله لم يتخذ شكلا بشريا ولم يتجند ولا يجرؤ أحد على تصويره ، لأنه لم يخلق الخلق على صورته وليست له صورة مادية (الواحد الأحد الفرد الفسمد) .

ُ ثانيا : لم يعتمد النبي ﷺ في اداء رسالته على المعجزات وليست له معجزة حسية معينة وانما جاءت معجزته معنوية خالدة باقية إلى يوم

القيامة وهمى: (القرآن الكريم). ثالثا: تحرير مفهوم النبوة من الحرافات والمعتقدات الغربية والفصل بين مفهوم الألوهية ومفهوم النبوة وبين مفهوم النبوة ومفهوم الصحابة أو

ين مفهوم الا نوهيه ومفهوم النبوه وبين مفهوم النبوه ومفهوم الفسحابه او لأنباع . رابعا : لا واسطة بين الله تبارك وتعالى وخلقه ، لقد حرم الاسلام تلك

الوساطة ﴿وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادَى عَنَى فَإِلَى قَرْبِتٍ ﴾ . خامسًا : رفع الاسلام شأن العلم والعلماء إلى أعلى الدرجات ودعا

المسلمين إلى طلّب العلم في أي مكان . سادسا : رفض النبي عَلَيْ فكرة التقديس واعلاء الذات :

إنما أنا ابن امرأة كانت تأكل القديد بمكة .

لا تقوموا كما يقوم الأعاجم.
 إنما الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا تنكسفان لموت احد
 ولا لحياته وقالها ﷺ عندما كسفت الشمس يوم موت ابراهم).

سادسا: حربة التدين ﴿ لا إكراه في الدين ﴾ .

سابعا: الايمان بجميع الأديان والأنبياء والكتب وحبّ جميع الأنبياء السابقين .

ثامنا : لا فضل لعربي على عجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى

الناس كلهم لآدم وآدم من تراب (انكار العصبيات والتفرقة العنصرية) . تاسعا : تحريم الخمر والزنا والربا والميسر واكل لحم الخنزير واباحة

الطبيات والطعام والزواج وطعام اهل الكتاب واللباس. وتعدد الزوجات. عاشرا : تميز الاسلام الواضح في مختلف الأمور.

حادى عشر: تكامل القبم: العقل والجسم، الروح والمادة،

والدين والعلم وأخلاقية الحياة والالتزام الفردى والجزاء الأخروى . ثانى عشم : الفصل بين الرجولة والانوثة .

بينما يقدم الفكر البشرى منهجا مختلفا : اولا : العصبية الجنسية والعصبية الاقليمية والفكر القائم على العناصر

اله . العقبية الجسمية والعقبية الاطبيقة والمعرز المدام على المعاصر والدماء والاستعلاء باللون والعرق . ثانيا : الأساطير والخزافات وهو فكر طفولة البشرية (وما يتصل

الها . المصافير وحرفات وهو محر صفوته البسرية رود ينطس بالفلكلور وغيره) .

ثالثا : التجزئة والانحياز للمادية انحيازا تاما أو الروحية انحيازا تاما

واعلاء شأن الانشطارية وانكار ما سواها . رابعا : التفرقة بين الانحى والبشرى (وبين الدين والعلم وبين الروح والمادة .

> . خامسا : تقديس العقل والاستعلاء بالانسان .

سادساً : تأليه الطبيعة وإنكار الغيب وغير المحسوس .

سابعاً : تعدد الآلهة والصلب وخطيئة آدم . \*ارا داردا الذارنة ترترال السراد .

ثامنا : إعطاء الفلسفة قوة العلم التجريبي وتحكيم العلم المادى فى العلوم الانسانية .

تاسعا: إنكار فضل الحضارة الاسلامية ودورها في بناء المنهج التجريمي .

000

ثلاث حقائق كشف عنها خلط الأوراق:

اولا : قال التكتور عمد حسين هيكل انه يكتب (حياة عمد) على اساس المنهج العلمى الغرق فقال له الشيخ المراغى : إن هذا المنج اسلامي المصدر .

ثانيا : قال طه حسين ان يعتمد مذهب ديكارت في البحث الادبي فقال له الاستاذ عمد احمد القمراوى : إن ما عرفه ديكارت هو ما كتبه الامام الغزالي في كتابه : (المنقذ من الضلال) وإن منهج الوصول إلى اليقين عن طريق الشك موجود عندنا نحن المسلمين .

ثالثا : قالوا : ان الفلسفة الاسلامية هي الفلسفة اليونانية مكتوبة باللغة العربية فقال لهم الشيخ مصطفى عبد الرازق : ان الفلسفة الاسلامية تبدأ بالإمام الشافعي .

## الفوارق العميقة بين منهج الاسلام والمنهج الغربي البشري

إن هناك فوارق عميقة واختلافات واسعة بين منهج الاسلام ومنهج الغرب في مسائل رئيسية اساسية اهمها :

# اولا : التفرقة بين الفلسفة والعلم التجريبي :

إن هناك فارقا واسعا بين الفلسفة والعلم التجريبي وأن نظريات الفلسفة الملدم التجريبي وأن نظريات الفلسفة الملدونة التي تقوم على المحسوس وترفض عوام الفيب والوجدان والفلب ليست علما يمنى الملم ولكنها فروض قابلة للخطأ والصواب ولذلك فإنه تعدما يجيء باحث ليقول أن الدين تحرّج من الأرض وأن الجريحة من تعدما يتجيء باحث ليقول أن الفطرة فنحن لا نقبل هذا على أنه حقائق علمية وكما ترككا ترى أنه نظيمة قطبضة ومن هنا نضع كل فكر فرويد وسارتر ودارون وماركس في هذا الاهار

#### ثانيا : التفرقة بين المعرفة والثقافة :

كذلك فنحن وفق مفهوم الاسلام نغرق بين المعرفة والثقافة ، فالمعرفة هي مجموعة المعلومات العامة التي لا تتعارض مع الأديان والمقالد ، وهي معلومات عامة لكل أمة وكل عصر لا يختلف حواما ، أما الثقافة فإن لكل أمة ثقافتها الخاصة المستمدة من عقيدتها واخلاقها وتكوينها الفصى والاجتاعي .

## ثالثاً : التفرقة بين الموروث والوافد :

وغن في ضوء الاسلام نفرق بين التراث والفكر الوافد من خارج ثقافة الأمة ، أما التراث فكل ما كان منه امتدادا صحيحا لمفهوم القرآن والسنة فهو تراث إيماني بناء وما كان غير ذلك فهو من تراث الباطنية والفرق ، كذلك فإن كل فكر وافد ينظر إليه في صوء الفيم الاساسية للاسلام وهي التوحيد والوحي والنيوة والسنة ولا نقبل ما يعارضها ، كذلك فإن ما نأخذه من الفكر الأمي والبشري فإننا نعيو (مادة خاما) شكاله في دائرة فكرنا ووفع منهم جياتنا .

## التفرقة بين الجمالى والخلقى :

فالاسلام لا يضحى بالخلفي من أجل الجمال وإنما يقيم الجمال في اطار الخلفي فالأدب المكشوف والقصة الجنسية والقصيدة للكشوفة كل هذا لا يقره الاسلام لأنه يعير عن نورة الانسان وحالة من حالات ضعفه ولا يرى الاسلام تعميمها أو نشرها لأنها من السوء الذي نهينا عنه .

#### خامسا :

ليست الاشتراكية هي العدل الاجتماعي وليست الديمقراطية

#### هي الشوري :

تختلف مفاهيم القيم بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي والاسلام منبج ربائي جامع متكامل يختلف مفهوم المدل الاجتاعي فيه عن مصطلح الاشتراكية الغربي كل يختلف مفهوم الشوري فيه عن كلمة الديقراطية .

#### تجاهل الغرب لدور المسلمين

تجاهل (برتراند رسل) في تاريخه للفلسفة الغربية دور المسلمين في 
تكوين الفكر الاورق وهو دور بزخر بأرق ما وصل اليه الفكر البدري من 
اضافات فلسفية ، فقد استطاع وهج الفلسفة الاسلامية ان يضيء اورما 
في عصور الظلام ، وأن يفجر عصرا جديدا للهضة الفكرية والعلمية في 
الوربا وهو ما تزخر به المؤلفات الاجسية ودوائر المعارف والموسوعات 
الفلسفية ، فقد تحيز برتراند رصل للفلسفة الغربية وأعلى من شأن 
عنصو ، بعيدا عن الموضوعة والحياد واسواً من ذلك ليحول دون ذكر 
نضل المسلمين : إن الحضائين الشرقية والغيية قد عمت كل منهما في 
نضاً من وكذلك خطأه في النظرة إلى الفتوحات والتوسعات 
الاسلامية .

وهو بذلك قد تجاهل حتى ما اعترف به المؤرخون الغربيون انفسهم وما اورده بريستد فى كتابه (فجر الضمير) وما ذكره إفلاطون وما اشار اليه سارتين فى كتابه تاريخ العلمي .

رواق وما ذكره رسل فى كتابه هى سطور قليلة عن ابن سينا وابن رشد باعتبارهما من فصيلة الفلسفة اليونانية واتباعها .

إن قضية إنكار الغرب لفضل الاسلام على الحضارة والعلم يدخل في دائرة تجاوز الغرب لشروط المنهج العلمي الذي يدّعي أنه صاحبه أو أنه ملتزم به ، أما أنه صاحبه فليس صحيحا لأن المسلمين هم الذين وضعوا أسس المنهجية : المنهج التجريبي ومنهج المعرفة ، اما الالتزام به فقد

تجاوزه الغربيون في وقائع تاريخية محددة :

اولا : انكار فضل المسلمين على انشاء المنج التخيبي اساسا . ثانيا : عشرات النظريات التي نقلها الغربيون من التراث الاسلامي (ف غنلف مجالات القانون والاجزاع والاقتصاد) وانكروا نسبتها لمل

المسلمين . ثالثا : وقف الغرب موقف المعارضة للحقائق الجديدة التي جاء بها

اناتا: وقد الغرب موقف المعارضة للمحافظ المجديدة الذي المحافظ المجريب الاسلامي والتي خالفت ما جاء في سفر التكوين وكشف اخطاء نظريات بطليموس التي تمسكت بها الكنيسة .

واهم هذه النظريات: دوران الأرض ، تخطئة بطليموس فى القول بركزية الشمس ، واحلال مركزية الأرض وكذلك دوران الأرض والكراكب حول الشمس لا العكس وقف احتلفت نظرة رجال الدين لل اجرام السماء ولكن العلم التجربي أبطلها جميا ، ومن ذلك قوضم إن تلك الاجسام كانت حية وقبل ابنا موطن الملاكثة ، وقبل أن النجرم كائنات روحية ، وان السماء قبة صلبة تحيط بالأرض كل هذا كذبه العلم التجربي ، ومن هنا كان موقف الكنيسة وعلماء الدين من كوبر نكوس وجاليو الذين اعتقوا ظلمات المسلمين وقد قامت عاكم التغنيش .

000

الساب الشالث الفوارق العميقة بين منهج الاسلام

والمنهج الغربى البشرى

اولا : الحضارة . ثانيا : التاريخ والـ تراث .

ثالثا: العلمانية .

رابعها : النفس والاخملاق .

خامسا : القـــانون .

سادسا : الاقتصاد .

سابعا : المجتمع والمرأة والأسرة .

تاسعا: الفين.



# الفصل الأول الحضارة



كانت الحضارة الغربية هي المصيدة الكبري للمسلمين التي فرضت عليهم دون أن يقدوا مدى الفوارق العبيقة بين اطاقه الاسلام المحضارة ومفهوم الغرب لها ، ذلك أن الحضارة الغربية الوافدة إلى عالم الاسلام هي حضارة اللذة والجنس والانطلاق على النحو الذي عرفته الحضارتين اليواناتية والرومانية مجددة بعد أن مرت المجتمعات الغربية بطوابع الرهبائية وهي في اقصى الجين لترتد منها إلى طوابع الاباحة في أقصى البسارة

ولذلك فإن الحضارة الغربية المطروحة في أفق الاسلام والتي ما كان في استطاعة للمسلمين تحامها نظراً لضعف إرادتهم أمام نفوذ الاستعمار الذي حملها معهم وزينها لهم وفرض عليهم ثقافة تعجب بها ونقبل علمها.

ولقد خضع المسلمون فعلا لمفهوم الحضارة الغربي: هذا المفهوم المادى الوثني ولكنهم استطاعوا بعد ذلك أن يتحرروا وان يعرفوا ان مفهوم الاسلام للحضارة مختلف بار ومتناين.

فقد قامت حصارة الغرب المادية على أنقاض قيم الدين والأعلاق وارتكزت على مفهوم الصراع بين الكنيسة والعلم ، وجعلت طموحها هو في الأنفاع وراء الشهوات والرغبات وللطامع دون تقدير لأى صوابط أو قيم . وقد اسماها الفيلسوف ماركوز : حصارة البعد الواحد وهو الاشباء الاستيلاكي .

وهى حضارة لا قلب لها ولا تعرف الرحمة ، ففى ظل حضارة البعد الواحد تجد الرجل يأتيه الخبر المفجع بوفاة والده أو والدته فلا تمر بنفسة عظة ذكرى الموت وقصر الحياة الدنيا ولكن يداخله السرور لأنه سيرت المال والعقار .

ويطرح البروفسور ريجلر السويسرى (استاذ الفسيولوجي في جامعة جنيف) في نظرياته عن الموت والأحياء مأساة كبار السن في المجتمعات المتقدمة الذين اصبحوا غير مرغوب فيهم ويجب عليهم ان يرحلوا وكيف يلفظ الانسان بعد ان يتقدم به السن ويوضع فى دار المسنين وقد حرم من عواطف الأمرة .

هذا وجه من وجوه حضارة الغرب لا يقره الاسلام الذى دعا إلى الرحمة والى رعاية الآباء والأمهات عندما يبلغوا الكبر .

ويقول البروفسور سيمون جارحي (جامعة جنيف):

إن الغرب قد فقد المرتكزات الروحية والتفاقية والدينية التي كان يرتكز عليه الغلم بعد هناك شيء يركن اليه، فالديانة النصرائية فقدت مقوماتها والتوق إلى المروحاتيات انتهى واضمحل في النفوس فأصيح في العرب نوع من الفراغ ونوع من الفياع الشامل، تكتوى به الأجيال الشابة . النها تعتقد واننا نعيش نوعا من موجة التحول التي لا نعلم ماذا سينتع عنها ، نحن نشاهد حضارة تتازع وتوشك أن تموت ولابد أن تشأ هذا حضارة تتازع وتوشك أن تموت ولابد أن تشأ هذا حضارة عنازة جداية ، نمن نشاهد حضارة تتازع

وبوسك أن موت وديد أن نشئا عب حصاره جديده ، عن نعيش و نفق مظلم ولا نزال ننتظر النور الذي سيهدينا . ويقول جاك بيل في كتابه الأخير (الأسلام على مستوى الكون) :

(ليس غير الاسلام دينا يصلح على مستوى الكون . انه الاجابة في البحث عن عقيلة تتشل روحه وآدميته من هوة الظلمات المادية التي يزدى فيها) .

ويقول ذكتور ماكس فيش: اننا نعيش في فراغ ايدلوجي يمعني ان المفاهم والإيدلوجيات التي بين ايدينا : الملزكسية من جانب والليبوالية الراسمالية ، فقط من جانب آخر ، أصبحت ادوات لا تطابق الواقع الذي نواجهه ، هذا الفراغ الإيدلوجي فراغ خطور ولفظ ايدلوجي يمني عقائدي وفكري ، هو فراغ (فيم) ، أي نقص في القيم ، وتبعه ذلك أن ضروبا كبيرة من لغة السياسة ومفاهيمها ليست اكثر من كاشبهات ، أو تعبوات رائحة بلا مضمون حقيقي ، غن نعلم ان العالم قد فقد الروابط والإبعاد من الناحية الفكرية والتعليمية وعدما تتحدث عن قضايا الشخصية اللذاتية ليس على المستوى الفردى فحسب إنما على المستوى الفردى والمدى وحده أو العالم اللغوى والمدى وحده أو العالم النائب وأنما ايضنا بلمان وسط أوربا . أن الحضارة الامريكية تمثل إغرافا الخاصة حضايا بالمقارنة إلى أصولها الأورية . لقد فاجأتنا التكولوجيا وتفافلت في حياتنا واصبحت تقدم لنا اشياء لم تطلبها من الأصل ومع ذلك فعلينا أن تعامل مع هذه الأشباء المجدية التي تقدمها لنا .

إن العالم الثالث قد غمرته متنجات العالم الأول بما تحمله من سلبيات وعناصر غنية، قد اجتاحت العالم الثالث تكولوجيا العالم الأول ف صورها السلبية الطاغية ، نمن الانقدم للعالم الثالث حضارة جديدة او حضارة مكملة ، كل حدث في تاريخ الحضارة المصرية عندما اندجت فيها حضارات الانجريق والرمان ، لقد دخل عنصر حضارى طفى على جميع أوجه الحياة .

هذا هو تقيم الغربين أنفسهم لحضارتهم التى نقلت إلى بجتمعاتنا وفرضت عليها دون ان تكون لدينا الأوادة الحرة فى قبول ما هو صالح منها وما ليس صالحا بل لقد ظهر من قومنا دعاة إلى أن نأخذ الحضارة خوها وشرها وحلوها ومرها وما يحمد منها وما يعاب .

000

واليوم وقد خفت حدّة الانبهار وتكشف لنا خطأ المتابعة أو النبعية يجب أن ننظر في يقظة إلى ما يختلف فيه الاسلام عن الفكر الغربي في قضية الحضارة .

لقد تشكلت حضارة الغرب من نسيج من القوة والطغيان والأثرة وحب الذات والانانية وقد قامت على أساس فلسفتها الاستعماية والفترقة العنصرية ، إنها حضارة اللذة والمتعة وعبادة المرأة والعلمانية والملادية واستعباد المرأة تحت اسم تحريرها ، حضارة لا مكان لها في قاموس

المثل والقيم الشريفة .

كذلك فقد عجزت الحضارة الغربية المعاصرة عن حمل امائة العدل والرحمة والاحاء السترى واستبدات ذلك كله بالظلم والقسوة واقامت في تغريب الها البشرية : الحوف والجزع وجرت كل عجرى في سيل تقديم منبح حياة بشرى قوامه الفردية أو الجماعية وقد تبين فساد المنهجين ويعجزهما عن العطاء .

وبذلك فقد كان على البشرية ان تعود مرة اخرى إلى منهج الله فهو القادر على اعطائها الطريق الصحيح .

لقد سبق المسلمون إلى ما فطن اليه الغربيون بعد مئات السنين فوضعوا القواعد الاساسية للمنهج التجريبي ومنهج المعرفة واوجبوا على الباحث من بداية بحثه ان يطهر عقله من كل ما يحويه من افكار حول موضوعه خشية ان يتلف بحثه ويوجهه إلى غير ما تقنطيه منهجية ال. - د

لقد كانت الحيدة والانصاف من النفس والبعد عن الهوى والاعتراف بفضل السابقين مهما كانت نحلهم ديدن الباحث المسلم ، الذي صحح اخطاء السابقين واعترف بالفضل لكل من قدم اضافة حقيقية ، وعندما رفض ما تحتلف مع عقيدته كان سمحا ومصفا .

وعندما وفض ما تختلف مع عقيدته كان سمحا ومنصفا .
ققد أقام منهجه العلمي على اساس الالتزام بتعاليم الأسلام وبأخلاقية العلمي والدي يُصلح أمر الدنيا والآخرة ، ولم يتوقف عند العلم الدني بل اعتبر العلم كله قضية حياة . وعندما قدم المنهج عند العلم التجهيم استمده من القرآن ، وعندما قدم منهج المعرفة بعلى موازيا التجهيم استمده من القرآن ، وعندما قدم منهج المعرفة مورر العقل البشرى من الانقياد لغير الله كان كالانسان من عبودية الانسان ، وحم المحابة كيان الانسان نفسه ، وكون الفرد على الحمية وخدمة المؤتل والمبلل .

وقدم ذلك كله للغرب ، غير ان الغرب الذي كان قد شكل ثقافته على الفكر الأعريقي الوثني والفكر الرماني الملدى والفكر المسيحي (المحرف عن رسالة السيد المسيح، والمؤمن بأسطورة الآنه المتجسد، لم يستطع ان يقبل منهج الاسلام في البحث العلمي ولا في المعرفة ، واكنفي بأن نقل العلوم التجربية وصاغها في بوتقته فكان من نتالجها : الإذ : إنكار البعد الآلهي للحضارة والمجتمعات ونسبة الأمور إلى مايستي بالطبيعة .

ثانيا : انكار البعد الأخلاق ، وذلك على اساس الاستعلاء بالعنصر والجنس .

ثالثا: إنكار فضل الحضارة الاسلامية على الحضارة والعلم حتى ليقول لوبولد فابس (عمد اسد) ان احتقار الاسلام اصبح جزءا اساسيا من التفكير الاورى وان هذا الاحتقار التقليدى أخذ يتسلل في شكل تجزيتي غير معقول إلى بحوثهم العلمية .

ولكن بعض العلماء المنصفين \_ من غير المستشرقين \_ سجل فضل الاسلام ، ومن ذلك ديفونويت فى كلمته (إعتذار إلى محمد والاسلام) .

(يجب أن نعرف بأن علوم الطبيعة والفلك والرياضيات وغيرها التي انعشت اوريا منذ القرن العاشر مقتيسة من القرآن ، بل أن اوريا مدينة للاسلام باكثر من ذلك لأن الدين الذى امر دستوره بالشورى ونهى عن الاستبداد في قوله ﴿ وشاورهم في الأمر ﴾ ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾ قد فتح امام الانسانية باب الحقوق المذنية .

وبأنجمة فالمسلمون هم الذين انقلوا أورباً من عهد الظلام الذي كانت ترزح تحته في ظلام دامس وهم الذين اخرجوهم من الظلمات إلى النور وحفظوا لهم آثارهم من علوم وطب وهندسة ويعتبر المسلمون بحق اساتذة اوربا) . ويقول العلامة سبنسر فامبرى:

رلا يستطيع عالم واحد أن يتأمل القبة الزرقاء دون أن يلفظ اسما عربيا ولا يستطيع عالم واحد أن يتأمل القبة الزرقاء دون أن يلفظ اسما عربيا الصخور دون أن يتذكر درسا عربيا ولا يقدر أى قاض أن يبت البرم في اختلاف دون أن يستدعى مبدأ أملته العرب ولا يسم اى طيب أن يتأمل دائرة احد الأمراض الممروقة منذ القلم إلا أن يجمى بازاء طبيب عرفي ولا يستطيع أى رحالة أن يلف إلى أبعد زوايا آسيا وفرقياء دون أن يممد إلى للقا العربية فإن أنتشارها قد بلغ من الذبوع والسعة يحيث يؤكد البعض دون مبالغة أن محمس شعوب الكرة المؤضية يتكلمون العربية فإذا ذكرنا أن العرب طوال قرون ثمانية في الالدلس مستودع اعظم الطبو في ذلك الحين فإنه يؤسفنا أن يعتقد أن مادة غير محفودة من التاريخ العلوم ولاجناع والحقوق قد وصلتنا من تلك الأرض).

م يكتف الغرب بإنكار فضل المسلمين ولكنه ذهب إلى ابعد من ذلك ، ذهب إلى محاولة اخراج المسلمين من قيمهم ، وفرض مفهوم غرفي وشي مادى عليهم ، يقول لوبولد فابس (عمد است) : (إن العلة الوجينة الاميار الاجتماعي والتقاف لدى المسلمين إنما ترجع إلى توقفهم تدريجا عن اتباع ورح التعام الأسلامية ولقد وجلت إن الاسلام ما زال موجودا ولكنه بحرد من الروح ، وتقدوما ادركت كم هي صلبة وكم هي عملية تلك التعاليم ، بقدر ما ثار في اعماق التساؤل عن سبب انصراف المسلمين عن تطبيقها في حياتهم العملية) .

هذا الاعجاب بالغرب والانبهار به هو سر هذا التخلف.

إن على المسلمين ان يخرجوا من دائرة التبعية والولاء للحضارة على انها منطلق للنهوض ، فالمناهج الوافدة فى مدارسنا وفى الغرب توحى بأمرين :

اولاً : إن هذه الأمة متأخرة ومصدر تأخرها دينها .

ثانيا: ان هذه الأمّة لا تنهض إلا باقتباس اساليب الغرب وكلا

القضيتين فاسدتين وظالمتين .

ووجه القصور: ان المسلم لم يقدم له مفهوم الاسلام كاملا، ولم يتعرف على ابعاد القيمة الحقيقية للاسلام والاسلوب الذي يجب ان يعمل به المسلم لبناء مجتمعه وحضارته من جديد.

ومن هنا فنحن فى حاجة إلى الكشف عن عدة حقائق اساسية لتصحيح هذا الطريق:

الله: ان هذه الحضائق الغربية الباهرة بدأت من الاسلام ثم انحرفت عنه وانها الآن فى مرحلة السقوط لأنها حالفت منبج الله تبارك وتعالى واندفعت باهواء الانسان ومطامعه وان هذه الأزمة التى تحيق بها اجتهاعها واقتصاديا مصدرها نحباب البعد الألمى عنها وقصورها عن السير في طبيق اسلام الوجه تشروعلها على تدمير القيم والامراف في تبديد الثورة الطبيعة والقصور على جانب الاستهلاك والاستعلاء بالقوى الذية والميدوسينية في صراح القونون.



الفصل الثاني

التساريخ والستراث



إن نظرة الاسلام الصحيحة إلى التاريخ والتراث تحتلف عن نظرة الغرب ، أو تحتلف عن الواقع الذى قدم لنا الاستشراق في هذين الجالين الهامين . ومن هنا وجب أن يعاد النظر في كتابة التاريخ الاسلامي والتراث الاسلامي على نحو اكثر أصالة ومستمد من مفهوم الاسلامي والتراث الاسلامي على نحو اكثر أصالة ومستمد من مفهوم الاسلامي

الاسلام. 

ذلك أن ما قدمه لنا الاستشراق في هذا المجال كان مشويا بهدفه 
ذلك أن ما قدمه لنا الاستشراق في هذا المجال كان مشويا بهدفه 
خقاتي الناريخ وما حققه من انتصارات في عبالات المفاومة والمواجهة 
مع الفاصيين ، فإن هدف كتابة السوة العصرية والناريخ بني أساما من 
وجهة نظر التفهب إلى إطفاء أنوار العطاء الآلهي فيهما ، ذلك أن كتابة 
السوة والناريخ بمنج عنظف عن منج الاسلام من شأنه أن يقضي 
على الوحج المطابق : إنكار المعجوات والجوانب المؤسنين ، وفي مقدمة 
الطبقة المطمانية : إنكار المعجوات والجوانب الغيبية والاعراض عن 
الحوانب ذات الصلة بالايمان والمقددة واليقين والتقوى وقوانين الاسلام 
النصر وفي قيام المختصات والحضارات وهذه هي أخطر المفاضر التي 
النصر وفي قيام المختصات والحضارات وهذه هي أخطر المفاضر التي 
تقصل بكتابات تلاميذ المستشرقين من التغريبين ومن دعاة المفاهر 
القومية والعلمانية والعالمية الذين يهدفون إلى طحس معالم الناريخ 
الاسلامي .

يقول اللكتور عمر فروخ: ان المستعمر كتب لنا تاريخا مصنوعا يمرر فضل استعماره لبلادنا ومضى على هذا النسق أوليائه فأصبح هذا التاريخ يمثل جانبا من ماضينا الضعيف الهنزى ثم لا يمثل وعينا الحاضر ولا يوافق أملنا في الوثوب إلى مستقبل أليق .

ويرى الدكتور فؤاد فحر الدين: ان المستشرقين يتغافلون عن دور العقيدة فى بناء الأحداث ويقيسون الوقائع بالقياس البشرى أو المادى الحالص ومن ثم يعموبون ويخطئون من هذا المنطلق المادى الحالص. اولا: ذلك أن مقسر التاريخ الاسلامي لايمكن أن يؤدى عمله بعيدا عن المقيدة لأن العقيدة هي التي صنعت التاريخ وعن طريقها يمكن أن تفسر الأحداث وتقهم ، كذلك فإن المؤرخ الغيلي لم يدخل مجال التاريخ خلل الذهن ، بل دخله ولديه خلفيات مسبقة ورواب الماضي من تعصب ضد الاسلام وثأر تاريخي ضد أحداثه وقد حاول من خلال هذه الكتابة أن يفضى عن هذا التعصب وأن يمارس عمله من واقع هذا التار الداريخ مي .

ثانيا : إن الاورق في العصر الحديث يكتب التاريخ وفي ذهنه اعتقاد بأن الغرب هو عور الأحداث ، وعرك الوقائع ومن ثم يفسر الوقائع السابقة من هذا المنطلق، ومن خلال هذا الانطباع الحديث مع أن اورها ثم تكن عور الأحداث إلا في القرون القليلة الأحيوة بل لم تكن اكثر در مرحاة ومن مراحا التاريخ الطعال.

من مرحلة من مراحل التاريخ الطويل.

كذلك فقد كان للفوذ الاجنبي أثرة في تحريك الأحداث نفسها ضد
يحهة النظر الاسلامية ومن ذلك التجم المتحمد عل حركات الاصلاح
التي وقعت في التاريخ القديم والحديث وووقوفهم وراء الحركات المنامة
التي ثائرت الغبار حول الاسلام ووصفهم في كثير من الأحيان هذه
الحركات بالثورية، ومن ذلك تجرية التاريخ ، دون انشط بل أنه تاريخ أمة
الاستعمارية التصميية على البلاد الاسلامية بأنها بناية النهضة والمتجمات
وهذا واضح فيما اطاق عليه اسم والكخوف المنجلونية، حيث كانت
استعمارا وتضهيرا في الواقع وتسميتهم للممارسات الاستعمارية الفرنسية
بناية تقدم الدول المرية وبين الحديلات والهجمات الاستعمامية
المدينة،

وهكذا نجد ان هناك فروقا عميقة بين المفهوم الاسلامي للتاريخ وبين

المفهوم الغربي الوافد الرامي إلى فرض فضل موهوم للغرب على بلاد المسلمين وعلى نهضتهم الحديثة .

وهم يقفون هذا الموقف المضلل أمام التراث الاسلامى في عماولة تطبيق مفاهم الغرب في النظرة الى التراث الغربي على التراث الاسلامي مع الاعتلاف الواضع العميق بينها، ذلك ان التراث الغربي في بحمومه ليس إلا ركاما من الأساطير والحرافات وحتى في كتبهم المقدسة فإن النصوص منسوبة إلى البشر، من حكماء وفلاصفة ، وليس فيه شيء له قداسة الكتب المنزلة ، وقد توالت الأبحاث التي كشفت عن بدرية هنا التراث واضطرابه وخلطه فضلا عن غلبة اساطير اليونان مالومان عله .

ولما كانت نظرة الغرب إلى ترائهم واهية فقد حاولوا أن ينقلوا هذه النظرة إلى التراث الاسلامي الذي يختلف تماما ، والذي يقوم اساسا على نصيّن مقدسين : هما القرآن الكريم والسنة ، وما جاء بعد ذلك من الترا عليه في الفقه والنفسير والعلم واللغة والتاريخ فهو متصل بهما ومن هما احتفت النظرة فليس تراث الاسلام (أكفان موتي وأضرحة قبور) كا يوصفه التراث اللذي .

واخطر ما فى أمر النراث ان نهضة المسلمين الجديدة والمتجددة لا يمكن ان تبنى على الفكر الوافد من الغرب ولابد ان تبنى على تراثهم الأصيل الذى سجل تجربة واسعة من التعامل الاقتصادى والاجتاعى حيث شمل معطيات ضخمة (ف بحال الزراعة والتجارة والصناعة والمال والحرف تمثل قدرة المسلم على الحركة في صحيم العالم واستيار كتوره ، وطاقاته ، وتنسية موارده ، من أجل توسيع مصادر اللورة والارتفاع بالمستويات المعاشية ، وكان تسمار المسلمين واضحا في هنا المهادا مستعدا من تكتاب الله تبارك وتعمال نفسه : فح فامشوا في معالميا وكلوا من رزقه في حيث كان العمل الاقتصادي دائما جزء من العادة التي يتقرب بها المسلم إلى الله . يجيث لا يصح الاقتصاد وهو الوسياء والهدف وغاية الغايات في المجتمع الاسلامي بل تكون الغاية هي بناء المجتمع الربائي اصاصا .

ومن هنا فلابد ان يكون واضحا امام الشباب المسلم المنقف مدى الفواق العميقة بين مفهوم الاسلام ومفهوم الغرب الوافد ، وتحرير اسلوب كتابة التاريخ أو دراسة التراث الاسلامي من التبعية .

فالتاريخ الاسلامي: هو تاريخ الأمة الاسلامية جيمها منذ يزغ نور الاسلام إلى اليوم وأرضها هي أرض الأمة الاسلامية ، فالاسلام دين الرسية والسية وتسبح حياسة القضيم إلى أقاليم أو إلى عصور من عمل التخيف التي التكوية التي تتناقلها دوائر أنماوف الحديثة ، وإيراز التاريخ الحضول الاسلامية أم يا يؤكد دور المسلمين في مجال العلمي اللاجاسات الاجتاعة والفته السيامين ما يؤكد دور المسلمين في مجال العراسات الاجتاعة والفته السيامي فضيلا عن القدم العلمي في مجال اليواسات والطبيعات والفلك واثبات أن كثيراً من المقاهم والنظريات القائمة الآن قد سبق بها علماء الاسلام منذ زمن بعيد .

ولا رب أن (إبراز دور العقيدة في صياغة الأحداث) كما اشار الها كثير من الباحثين وفي مقدمتهم المكتور فؤاد فخر الدين لها اهميتها الكبرى .

كذلك فإن الاسلام له مفهومه في قضية التخصص، ذلك ان

الاسلام يرفض تقسيم الفكر الاسلامي الى عناصر يبدو كل منها مستقل عن الآخر أو قائم بنفسه ولكنه بقرر (وحدة الفكر الاسلامي) وتكامله ويرفض نظرية الانشطارية الفرية ولذلك فإن للتخصص عنده محظورات واضحة .

فلابد أن بكون الباحث الاسلامي مؤمنا بوحدة الفكر الاسلامي قادرا على التعرف على مختلف جوانبه ومدى تفاعلها ولا يمنع من أن يكون هناك تخصص في اطار الدراسات العليا في فن من الفنون ، ولكن ذلك لا يظغى ليجعل هذا العلم أو هذا الفن مفردا بنفسه او مستقلا ، او مستعليا بل يجب أن يتحرك في اطار المفهوم الفكري الاسلامي الجامع حملية لمبعتمع من أن يكون للأدب مثلا أو للعلم أو للاجزاع مزية الحرية بما يؤثر على الجوانب الأحلاقية أو يكون مدعاة للتحرر من

وكذلك فإن حرية العقيدة في الاسلام لها مفهوم يختلف عن مفهوم الفكر الغرق فلا يكون صاحب الرأى المخالف للمهوم الاسلام داعة له والرأى المخالف بالاخلاق بالاخلاق والرأى المخالف بالاخلاق أو بالرأى المفالف يكون موضع الحساب. ويرفض الاسلام المفهوم العلماني الذي يمرص إلى الدفاع عن حق المرتدين من الملحدين والماركسيين والباليس أما حق الانسان في تبديل عقيدته فهو جائز شريطة ألا يبشر والباليين في نفيص الآخرين.



الفصل الثالث العلمانية



العلمانية في كلمة : هي فصل الدين عن المجتمع والدولة وقصره على العلاقة بين الله والانسان وهو ما يعرف في الغرب باسم اللاهوت وبعض الأديان هي كذلك ، ولكن الاسلام يختلف ، فهو دين عبادة وشريعة وأخلاق في نفس الوقت ، وفكرة العلمانية ظهرت في اوربا نتيجة عدة عوامل منها موقف رجال الدين من النهضة ، ومعارضتهم للكشوف العلمية ومنها هدف اليهود من القضاء على سلطان المسيحية في المجتمع الغربى وبذلك تتاح لهم السيطرة السياسية والنفوذ العسكرى ومن هنا يبدو ذلك البغض الشديد للدين في فلسفات عديد من الفلاسفة التلموديين: امثال نيتشة وماركس وفرويد وقد تأثر العالم الاسلامي والفكر الاسلامي بظلال هذه النظرية وهذه الدعوة وكان للبعثات التبشيرية والارساليات وسيطرة النفوذ الاستعماري على مناهج التربية والتعليم أثره في إعلاء هذا الاتجاه وتعميقه بعد عزل الاسلوب العلمي الديني الذي يتمثل في المدارس والجامعات الاسلامية القديمة . لقد وقف الغرب بالعلمانية ضد اشياء كثيرة عزلها عن المجتمع، واهمها الترابط بين الدين والدولة ، وبين الدين والمجتمع ، وبين الدين والأخلاق وبين الدين والقومية .

أما نحن في جمال الاسلام فالأمر يختلف تماما: فالاسلام ليس دنيا مغههم اللاهوت ولكنه منهج حياة ونظام مجتمع وعلاقة ذات طرفون: أو جناحين بين الله تبارك وتمال وبين الناس بعضهم البعض وهو الذي صنع اللوقة فلا خلاف معها وهو الذي بني المجتمع واشداً القومية والأصلاق جزء منه ، ومن هنا لا تجد العلمائية في مجتمعا ما يؤيدها.

لقد كانت المسيحة بجموعة من الوصايا لأنَّها تابعة للدين الموسوى وحلقة من حلقاته فلما انفصلت أزادت ان تنشىء نظام مجتمع فانشأت مفهومها بشريا ضاق عن الاحاطة بنظام الله تبارك وتعالى الجامع ومن هذه النقطة بدأت كل إزمات الحضارة والفكر الغربي. وكا يرفض الاسلام العلمانية التى تنادى بفصل الدين عن الدولة ، فإنه يرفض بالمثل الدولة الدينية (البثوقراطية) التى تنادى بسيطرة رجال الدي: على الدولة .

لدين على الدولة .
ولقد كان من أكبر أهداف الاحتواء التفهيمي إبعاد الدين عن المناهج
التربية الاسلامية من اجل إخراج أجيال ليس ها هدف ولا عاية ولا
تحكمها قيم ، فقد تركزت دعوات الفلاسفة المادين على التخلص من
قيود الدين تطبية الأهداف الماسوية التي وضعت الخطط لنثر مذاهب
المخاد وجاعت الماركسية تدعو إلى إنكار الدين جملة وهدم واقامه
(صراع الطبقات) كمقدمة ضرورية نحو عالم يكون في الانسان سيد
نفسه وتكنت في الغرب الدعوة إلى الفاء سلطة الدين وسلطة الأحلاق

وقد دعت محافل الماسونية (التي استبدلت بمحافل الليونز والروتاري) لمل الحرية المطلقة والاختلاط بين الجنسين واقامة مدن العراة وتشجيع الرحلات والنبادي الرياضية وعدم الايمان بالوطن أو الدين أو الأرومة.

إلى احموية المنطقية واعتلاط بين المجيس ونصب من المراح أن الدين أو الأروة. وقبل اللكتور عبد السبور شاهين : (إن العلمانية مصطلع لم يوجد إلا في ظروف الصراع بين الكيسة والدولة حول السلطة فرأى المفكرون أثاثان ان اطل يكس في ابعد الكيسة عن السلطة واطلقوا على الوضع جاء ماركس ومدرسته ونطور مفهوم العلمانية عنه المعانية على المعانية على المعانية أعلى المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية عليها اسم العلمانية في كل أحوالها مفهوم سياسي \_ لا حضاري \_ يهدف اما فصل الدين عن الحالية واما القضاة العام عليه وكلا المفهودين عني من وجهة نظرنا غين الاسلامين في غن غلك من الشجاعة ما يؤملنا إلى إعلان رفضه لأننا نريد العمل بشرع نقد وإقامة نظامه من الشجاعة ما الأخر، وغن لا تأخذ في العمل المشرعة من الشجاعة ما المؤموض وغية نظرنا غين الاسلامين وغن تملك من الشجاعة ما الأخر، وغن لا تجدد الأوربين من تناقض يؤملنا بقامة الأوربين من تناقض

بين مراد الدولة واهواء الكنيسة .

فإن المسجد لم يكن ولن يكون مركز سلطة أو أداة صراع عليها

ولم يحدث أن تناقضت غاية الدولة مع غاية الاسلام لأن الآسلام هو ارادة الله لا إرادة العلماء) .



الفصل الرابع النفس والأحسلاق



يختلف مفهوم الاسلام عن مفهوم الفكر البشرى (اليهودى المسيحى الوثني المادي) في أكبر مجالاته: النفس والأخلاق .

. ويرتبط مفهوم الفكر البشرى (مجال النفس والأخلاق) بالتحلل من القبم والضوابط والحدود التي يقررها الاسلام ويلتزم بها المسلم.

سعم والعلوبية والسورة على يدرك المسلم ويدرج بها الساحة : هو علم الجنس وطهر والمن الشيطر الأن على الساحة : هو علم الجنس وأهوى وتدمير الانسان وهو دعوة إلى الجبية وقصل العلم على التطبيق وف الاسلام : العلم شجرة والعمل تمزيا ، وإن العلم يلا عمل جنر والعمل بلا علم لا يكون عملا ، هذا فقطلا عن احتلاف ما يسمى علم النفس الفرويدى مم مفهوم الاسلام بل مم مفهوم الفطرة .

ولقد كشف الكتور صبرى جرجس الذى عاش اكثر من خمسين عاما داعية لعلم الفس الفرويدى ــ إنه وجد أن نصوص هذا العلم مأخوذة تماما من التلمود ومن فكر يهود لتبديم البشرية لقد كان هذا المنج مقدمة لتقنين الإباحية فى الفكر الغربي باعجار ان الجنس عملية يلوجية لا علاقة لها بالاخلاق، وإن الدين مسألة شخصية لا علاقة لما يؤلم الجالة .

يواهم الحياة. والأسدالة الباطلة ولا يقبلها . ولقد حلول الفكر والأسدالة الباطلة ولا يقبلها . ولقد حلول الفكر والأسفاء للحيث الحيات المفاعد التجاهد التحاد التحاد التحاد التحاد التحاد التجاهد التحاد التحاد التحاد التحاد التحاد التحاد التحاد

ولقد إقترن الانحلال بموجة الالحاد تحت اسم العلم وحرية البحث

وهي التي تدفع إلى القساد والحرام ، ولا ربب ان روائع الأدب الغربي التي يتحدثون عنها تقوم على اساس هذا النوع من الاباحيات والدعوة إلى اعطاء الشهوة متطلقها دون النظر إلى حد أو صابط أو خلق وان كل الروايات المالمة الخالدة : تمثل هذا وان اوسكار وايد الذي سجن من الجل روايته المكشوفة هو الذي صنع الهود باسمه جائزة الأحسن فيلم مكشوف هي جائزة (الإسكال) .

ولقد انتصرت نظرية الجنس فى علم النفس على عدة نظريات اعرى لأن من ورائها التلموديون الذين يعملون على اذاعة روح (عبادة الجسد رتقديس الشهوة) . وقد ترجمت منات من هذا القصص إلى اللغة العربية يقصد افساد منهج الأدب العربي .

ويكثر كتابنا من ايراد الأطلة والحكم من كتاب الغرب ويفخرون بذلك ويزهرن كأتما وقعوا على كنوز حقيقية ولكن ما من عبارة من هذه العبارات التي لا ينتاؤن يرددونها إلا وهي حق في مفهوم الاسلام أو باطل قإن كانت حقا قإن في القرآن والسنة والأدب العربي وكلمات الحكماء المسلمين مايساليها أو يزند عبا وما هو الحق شبا أما إن كانت باطلة الغاد في الكراك اللا هو المسلمين منها أما إن كانت باطلة

فإن في الفكر الاسلامي ما يردها ويكشف زيفها . إنهم يتحدثون عن حمال الطيعة ولكتهم لا يتكرون يد الصانع الاطفط الذي ابنع هذا الجمال ، وقد اصبح شمراؤنا العرب يفعلون ذلك الآن مع الأسف ، كذلك فإن العلماء الذين يتحدثون عن الكواكب والجمات هم في ففلة عن صانعها وعركها جل شأنه .

وأخطر ما تقوله الملاهب الاجتاعة الغرية: ان الاحلاق ليست قيمة ذاتة ولا هي ثابتة على وضع معين، فإنما تأخذ صورتها في المجتمع الذي توجد فيه وان المجتمع هو الأصل في كل الظواهر الاجتاعة وليس الانسان.

ولا ربب أن طرح هذه المفاهم واستمراريتها عن طريق الصحافة

والكتابة والاذاعة وتطعيمها القصص والمسرحات والافلام السيائية من أخطر المحاولات التى ترمى إلى جعلها مسلمات في نظر النباب المسلم وفي نظر الذين لم يحصلوا بعد على ثقافة اسلامية كاملة واصيلة .

والهدف هو نفى القداسة عن الدين ونفى الثبات عن الأحادق والتشكيك في قيمها ولهذا أثره الواضح في المجتمع ، ذلك الأثر الهدام للمسئولية الفردية والالتزام الأحلاق وهو ماقدمته فلسفات دارون ونيتشة وماركس وسارتر وفرويد ودوركامي .

وليس صحيحا ان هناك جبية مفروضة على الانسان والمسلم لا يقر هذا الرأى والاسلام نفسه قادر على ان يخلص الانسان من آثار البيئة والوراثة ، فليست آثار البيئة والوراثة حتيبة أو جبية مفروضة ، ولكن التربية والتركة والقدرة على التحكم فى الأمرو وغافة الله تبارك وتعالى والرغة فى رضاه ، تستطيع ان تغير العادات وتحطم الأعراف ، وتقضى على أثارها ، وتحيل الانسان إلى كائن قادر على الصير والصمود والانساع عن الجريقة والفساد ، وتجعله قادرا على معارضة الشر الذى فى نفسه والأمواء التي تتصادى له .

وليس هناك في الاسلام قبول بالجبية تحت اسم (مسئولة المجتمع) أو العقل الجمعي أو غوها من زيوف المدرة الاجتاعة التي تربد ان تحطم مفهوم المسئولية الفردية أو تقول بأن الجبر عنو مسئول لأن تركيبه الفتحي أو اليولوجي (الصادر عن وراثياته وآثار البيئة في مطالع شبابه) هو مصدر الجرية كل هذا هباء لا قيمة له ازاء نمفهوم اللدين الحق القادر على تحويل الاسان إلى الحرو وتكتبه بالتقوى من السيطرة على غرائزه واهوائه وبالتصير والتحكم في مواجهة الحياة .



الفصل الخامس القـــانون



إن الخلافات بين مفهوم الاسلام للقانون وبين مفهوم الفكر الغربي بعيد وعمية. ومتصل بالنفس الانسانية في كافة قيمها ومظاهرها:

اولاً : الشريعة الاسلامية نظرت إلى الانسان على انه روح وجسد وانه مركب منهما بينها لم ينظر القانون الغربي إلا إلى الجانب المادى مركب منهما بينها لم ينظر القانون الغربي إلا إلى الجانب المادى وحده ، وقد قسم الفقه الاسلامي على اساس العبادات وللمعاملات

والعقوبات بينا قسم الفقه الغرق على اساس الاشخاص والأشياء والخصومات . ثانيا : لا مشابهة بين الشريعة الاسلامية والقانون الغرفي في أمور

النكاح والطلاق فالاسلام لا يعرف إلا قسما واحدا من النكاح هو عقد يجمع بين الزوجين برضاهما أما في الفكر الغرفي فهناك اصناف عديدة للنكاح الجائز بينا يعتبر اكثرها عند المسلمين كالزنا.

تالثا : قانون الوراثة وتقسيم التركة عند المسلمين يغاير ما عند الغربيين وكذلك نظام القضاء وآداب القصاص .

والقانونان يختلفان حتى في المعاملات المالية ، وأهم من ذلك ان الربا غير محرم عند الغربيين . وحتى في اساس التجارة يختلف عندهما ، فالبيع عند الفقهاء عقد برضا العاقدين وهو عند الغربيين عقد يتعلق بالمال ، وفي القتل تشكل العقوبة عند المسلمين حسب النية من حيث العمد أو الخطأ وهو ما لا يوجد عند الغربين وكذلك الدية والقصاص

عند المسمين . رابعاً : والحدود في الشريعة تتعلق بقتل الانسان والسرقة والزنا والقذف وشرب الحمر والارتداد وهي ليست موجودة في القانون الغربي والزنا بالذفة ويذرب الحد إلى مرة في الناس العرب العرب المناسبة المناسبة العرب المناسبة العرب المناسبة العرب المناسبة

والقذف وشرب الخمر ليست عرمة فى الغرب ومن ثم فلا عقاب عليها .

وُلقد بات واضحا انه منذ فرض القانون الوضعى على بلاد المسلمين فقد تبين عجزه عن تحقيق الأمن في المجتمع وعدم قدرته على استيعاب

مطالب المسلمين ومشاكلهم وبدا قصوره واضحا في هذا الميدان وكان ذلك طبيعيا في مجتمع عاش حياته في نطاق الشريعة الأسلامية . ذلك لأن هذه القوانين الغربية قد وضعت نجتمع غير مجتمعنا ولعرف غير عرفنا وفي ظل ظروف تختلف تماما ، فالمجتمع الاسلامي العربي يقدس العرض ويكرم العلاقة بين الرجل والمرأة ويضعها في أعلى مكان ويرسم ها أرقى النظم واكملها واقدرها على حماية الأسرة والمجتمع، ومن المسلم به كما يقول الذكتور عبد الواحد وافى \_ إن القانون في امة من الأم أنما يستمد مواده من قيم المجتمع واخلاقياته وعاداته واعراقه ولما كانت هذه القبم والأعراف في المجتمع الاسلامي راعية الفضيلة فقد عجزت هذه القوانين ان تستجيب نجتمعنا وآية ذلك انها منذ ذلك التاريخ إلى اليوم وقد مضى عليها قرابة قرن فإن النفسية الاسلامية لا تستسيغها ولا تقبلها ولا تجدها متصلة بها أو مستجيبة لها وأبرز وجوه النقص انما يتمثل في القانون الجنائي حيث يقضى القانون الوضعي بعدم توقيع عقوبة على جريمة الزنا أو هتك العرض ويحتال في إيجاد الوسائل لتبرير هذه الجريمة ويرى ان رضا الطرفين وارتفاع السن عن ثمانية عشر عاما ووقوع الجريمة في غير منزل الزوجية كل هذه تعللات لعدم توقيع العقوبة وهذه الحالات التي يعفى فيها الزاني والزانية وهاتك العرض عن العقوبة تشمل في الواقع معظم الحالات التي تحدث فيها هذه الجرائم لأنه من النادر أن تحدث هذه الجرائم بغير رضا الطرفين ، إنه من النادر ان يرتكب زوج جريمة الزنا في المنزل الذي يقيم فيه مع زوجته . وهذه المواد مقتبسة مع تغيير يسير من قانون العقوبات الغرنسي وعن هذا القانون استمدت معظم القوانين الأوربية والامريكية .

ولقد كان لهذه القوانين المخالفة للاسلام أثرها البعيد فى زارلة نظام المجتمع والأسرة، واشاع الفاحشة والفجور والانحلال وكان ذلك وسيلة لاذلالنا والسيطرة علينا. وقد ارتفعت الدعوة بالمطالبة بمراجعة هذه القوانين وتغييرها بقوانين طابقة للشريعة الاسلامية .

0000

وكاول النفوذ الاجنبى في بلاد المسلمين احتواء الشريعة الاسلامية وذلك بالدعوة إلى الملايمة عن الأحكام الدستورية في الشريعة الاسلامية وظروف الحياة المنظوة المتطورة وهي دعوة مسموعة المدف منها تنازل المسلمين عن بعض القواعد الاساسية والنساخ في الكليات الشرعية وتعليل بعض الأحكام الشرعية بدعوى: مساية ركب الحضارة وبدعوم المقارنة بين ما عدد المسلمين من احكام شرعية متصوصة وبين ما عبد الما المكتاب من احكام بدعوى انها مستقاة من النوراة والأغيل ، أو باسم التقارب بين الشريعة والقانون الوضعي او بتعير آخر ادق (افراغ الشريعة الاسلامية في اطار إلقانون الغربي واذابها في هذا الاتون .

وهى محاولة خطوة عمل الاستعمار الغزى على تنفيذها بكل الوسائل والامكانيات واستخدم لها عمالقة رجال القانون خاصة اولتك الذين خدعوا الناس بمديثهم عن عظمة الشريعة الاسلامية في اول الأمر ثم تين انهم يعملون على احتواء الشريعة داخل اطار القانون الوضمي.

ولقد حدد فقهاء المسلمين المدى الذى تتغير به الأحكام الشرعية بتغير الرمان راباتوا أن ذلك أكم لا يمكن ان يرك على اطلاق حتى يمقن أهواء الدعاة اليه بما يخرج الناس من اصول الشريعة الصحيحة وقوائمها الأساسية أو يغير الحدود والضوابط التابية والقوانين العامة وخاصة فيما يتغلق بتحريم إلى الوائز والحمر والقعل والسرقة.

ذلك أن الأحكام المستقرة الدائمة مأخوذة من نصوص قطعية في البوجة عن الشارع وقطعيتها في دلالتها على الأحكام المستفادة منها وهي المتحاف ثابتة وغير متطورة واهمها المجرمات والموارث، أما الأحكام المتغيرة فإنها تخضع لمدى قابلية العلاقات التي تحكمها

للتطور والتغير ، وقد قيد الفقهاء قبول التيسير للجرح والترخيص في المشقة في المسائل التي لا نص فيها شريطة ألا يذهب هذا بدعامة واحدة من دعامات حفظ الأمرة وبناء الأمة التربوى والأخلاق وتنشئة الأجوال الجديدة على الخلق والدين .

هذا ولا ريب ان هناك فوارق عميقة بين الشريعة الاسلامية والقوانين الوضعية من ابرزها :

اولاً : يتم القانون الوضعى بالمساولة بينا يتم الاسلام بتحقيق العنالة لأن المساولة تعنى فقط تطبيق القانون القائم على الحميم كيفما كان الوضع أو النظام ، بينا الشريعة الاسلامية تقصد إلى تحقيق العنالة ولا تعترف بأى قانون مناف لمقصدها ، قال الرسول ﷺ : «كل هميل ليس عليه أموزة على صاحبه . «كل عمل ليس عليه أموزة فهو رد» أى مردود على صاحبه .

ثانيا : تمتاز الشريعة على القانون الوضعي بأن أحكامها شرعت للدنيا والآخرة بما يحمل معتقيها على طاعتها في السر والعلاية فالقانون بري ان مرتكب أي جريمة من حقه إذا استطاع ان يسترها ان يتفادي العقاب الدنيوي بينا ترى الشريعة الاسلامية ان الوجدان اليقظ حارس امين ، حتى اذا حكم القاضي لإنسان على حقه فإن المحكوم له مطالب بأن ينظر فيما اذا كان متفقاً مع حقه أو لا فإذا وجد انه ظلم

لخصمه وجب عليه ان ينصف خصمه من نفسه . ثالثا : تمتاز الشريعة على القانون بأن الحق لا يسقط بتقادم الزمن ، وان الاجتهاد او القضاء لا يحلان حراما ولا يحرمان حلالا لأن الشرع الاسلامي قائم على قواعد العدل المطلق ومقتضيات العقول في حين ان

القانون الغربي يسقط حق الفرد المتروك فلا يعود .

وفي الشريعة الاسلامية ان من أخذ مال غيوه على غير وجه اذن الشرع فقد أكله بالباطل ومن الأكل بالباطل ان يقضى لك القاضى وانت مبطل. رابعا: ان نظرة واحدة إلى العقوبات الاسلامية توضح انها شرعت يثابة زواجر وجوابر، اما معنى كونها زواجر فلأنها تزجر الناس عن الجرية وتنعهم من ازتكابها وقد ثبت كونها زواجر بعص القرآن الكريم حيث قال الله تعالى : ﴿ ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب ﴾ ففي القصاص حياة للذين شاهدوا هذا القصاص لا الذين وقع عليهم المناسبة الله المناسبة القصاص المناسبة المن

القصاص ففى تشريع القصاص اذن قمع للشر من النفس الانسانية الني تخالف ما شرع الله وما نظم وما أمر وما حكم وكذلك فهى تمنع من لا ترده التقوى عن عمل يخالف به أمر الله تبلك وتعالى .

خامسا: تجمع ايدلوجية الشريع الاسلامي بين المصالح الروحية والحاجات المادية ، الجمع بين المصلحين العامة والخاصة ، الجمع بين النبات والتطور فالتشريع الاسلامي إلهي الأصول اجتهادى التطبيق فالأصول الاهية الاسلامية صالحة لكل زمان ومكان والاجتهادات التطبيقية الاسلامية تحتلف باختلاف الزمان ولمكان .



الفصل السادس الاقتصاد



يختلف مفهوم الاقتصاد في الاسلام عن مفهومه في الفكر الغربي اختلافا واسعا عميقاً ، سواء في مجال الاقتصاد الراّسمالي أو الاقتصاد الماركسي. .

> وبتميز الاسلام فى نظرته الاقتصادية بأكثر من ميزة : اولا : الحرية الاقتصادية وتحريم الاحتكار .

ثَانياً : ارْدُواج الملكية وذلك بإقرار الملكية الخاصة وحمايتها لقيودها وضوابطها وإقرار الملكية العامة .

ثالثا : الضمان الاجتهاعي : وذلك بكفالة حد الكفاية لكل فرد واعتبار الزكاة بمثابة مؤسسة الضمان الاجتهاعي في الاسلام .

إعتبار الزّكاة بمثابة مؤسسة الضمان الاجتماعى فى الاسلام . رابعا : حفظ التوازن الاقتصادى بين الأفراد واذابة الفوارق بينهم .

خامساً : الجمع بين الثبات والتطور أو خاصة الالتزام باصول معينة وفتح باب الاجتهاد في التفاصيل وملاءمة التطبيق .

سادسا: الجمع بين المصلحتين الخاصة والعامة ومناط الاقتصاد الاسلامي هو المصلحة.

سابعاً : الجمع بين المصالح المادية والحاجات الروحية والاحساس الدائم بالله تبارك وتعالى ومراقبته فى كل تصرف .

ثامنا : ارتباط ما هو مادى وما هو روحى فى الاسلام . تاسعا : ازدواج الرقابة : الرقابة العلنية والوازع الدينى الداخلى .

عاشر! دووع بروب . الروب . الروب المجاور أو التعامل بالربا أو الاحتكار أو عاشر! : حرم الاسلام انتاج الحدور أو التعامل بالربا أو الاحتكار أو كنز المال وحيسه عن التالول والانتاج أو حتى صرفه في غير مقتضى العقل والا عدّ المرء ضها وجاز الحجر عليه .

حادى عشر ; ان يكون النشاط متفقاً مع المصلحة العامة .

ثانى عشر : المال : مال الله وحده وآلانسان مستخلف فيه ، استخلفه الله للاتفاع بهذا المال الذي يوجه في سبيل الله أي في سبيل مصلحة المجتمع ، والمال تطهره الصدقة ، والزكاة ركن من اركان

الأسلام وهو نظام للتعاون .

ثالث عشر : يرمى الاسلام إلى تداول الحال بين الناس دون تداوله بين طائفة خاصة ، وقد قيد الشرع حق التصرف بالإنفاق بمنع الغش والربا والقمار والاحتكار .

هذه الأصول العامة للمنبج الاقتصادى الاسلامي تحتلف اختلافا واضحا مع مفهوم الاقتصاد الغرفي (الرأسمالي والماركسي) وابرز ما تختلف فيه هو تحريم الرباء وقد حرم الاسلام الربا تحريما قاطما حتى يمنع احتكار اقوات الناس ومنع التلاعب بالعملة، وقد بين الاسلام في وضوح أن التقود لا تؤجر ولا تلد الفهود كذلك حرم الاسلام العاب

وسين فرض الاسلام نظام الزكاة وأقر نظام التوارث كان حريصا على عدم تكديس الثروة وحين قرر الاسلام قاعدة الحرية الاقتصادية لم يجملها مطلقة وقيدها بقيدين اساسيين : هما المبدأ الأصلاق والمصلحة العامة .

وعندما سيطرت الدول الغربية على العالم الاسلامي فرضت عليه نظامها الاقتصادي وسخرت كل موارده الاقتصادية لتحقيق مطالب الغرب ودعم إقتصاده وحرمته من نظامه الاسلامي ومن موارده في وقت واحد فكان هذا النظام وبالا على مقدرات المسلمين وثروتهم ووقع العالم الاسلامي في نفس الاتحادة والأمراء التي عرفها الاقتصاد الذيني .

الاسلامي في نفس الاخطاء والاصراء التي عربها الاقتصاد العربي .
وبذلك فقد المسلمون المثل العليا الأخلاقية التي قامها الاسلام
للتعامل وغرقوا في الرايا والدين وصدق ما قاله رسول الله يقلط حين
قال: «قال أعماف عليكم الربا» فقد ذهبت ثروة المسلمين حين
اختلط حلاهم بحرامهم وكان ذلك واحدا من احطار النجمة الغربية وقد
أثبت كتا النظريين عدد التطبيق فضابها في بلادها في تحقيق الأمن
والرخاء على نحو دفع العالم إلى المطالبة بنظام اقتصادي جديد ،

وكذلك لقى المذهبان في البلاد الاسلامية فشلا ذريعا ، وتأكد ان النظام الاسلامي له طابعه الخاص المستقل الذي لا يخضع ولا ينصهر ولا تحتهبه أية أنظمة وضعية وقد وجهت إلى النظام الراسمالي انتقادات كثيرة كانت سببا في عجزه عن تحقيق الأمن الاجتاعي للمجتمعات التي اعتنقته .

وقد وجهت إلى علم الاقتصاد السياسي اتهاما بأنه ليس علما في كلياته وتفصيلاته بل أقله علم وأكثره رأى وفكر إلى آخر ما هو معوف ومن هذه الاتهامات :

١ ــ التعصب ضد مصالح الجمهور من المستهلكين والاجراء وضد مصالح الدولة التي تحافظ على الأمن وتضمن رفاهية المجتمع .

٢ - التآمر للاستثار بكل الامتيازات ذات الارباح الناتجة عن الثورة الصناعية .

٣ ــ استعمال الآلة التي تنتج بديلا من الف رجل من العمال مما احدث ظاهرة البطالة الخطيرة التي اصبحت معطلة اجتاعية .

٤ \_ المضاربة واغراق الاسواق وفي أحيان اخرى حرق البضائع.

ه ـ تكديس الأموال وتنميتها بالطرق الربوية . ٦ صياغة قوانين البلاد على نسق مصالح المقرضين لا المقترضين .

٧ ــ تولد اخلاق الانانية وظهور الطبقات المتباغضة .

ويقول وارنر سومبارت: ان المثل العليا عن قيمة الذات الآدمية قد

فقدت سيطرتها على عقل الانسان وان الجهود التي يجب ان تبذل لتنمية الرخاء الانساني واسعاد البشرية لم تعد لها أية قيمة أو تقدير . ويقول جون ايز : لقد أصبح رجال الأعمال عندنا تافهين في مطاردة المال الذي يجب ان يكون وسيلة إلى الحياة الطبية لا غاية في ذاته

حتى نسوا الغاية واكتفوا بالتعلق بالوسيلة . كذلك فقد عجزت الماركسية والشيوعية عن الغاء نظام الطبقات

وكشفت عن التسلط عن طريق نقل المآل إلى ما يسمى ملكية الدولة ، والسعى إلى النفرد بالحكم بالاستيادا ، وقد عجزت التجربة خلال خمسين عاما عن ان تحقق نظاما انسانيا لأنها وقضت الدين والأخلاق اساسا وحاولت ان تقيم نظامها على اساس مادى صرف . ومن ناحجة احرى فشلت النظم الرأضائي في تحقيق الاستقرار الاقتصادى مما ادى إلى اختلال النواز في توزيع اللوق بين الأم وقسم المجتمع إلى طبقتين : رأضالية القطاعية وذوى الدخل المخدود مستياة وإلى العمال والمحتلارات الطبيعة واللهائة النمائة تلكن وتستغل النشار البطالة والاحتكارات الطبيعية والقساعية التي تتكون وتستغل انتشار البطالة والاحتكارات الطبيعية والقساعية التي تتكون وتستغل

المستبلك والطبقات الصغوة . وهكذا نجد أن مفهوم الاسلام في الاقتصاد مختلف تماما وأن مناهج الرأسمالية وللماركسية كلاهما لايصلحان للمجتمع الاسلامي ولابد ان يتحرر المجتمع الاسلامي منهما عائدا إلى منهجه الأصيل .

## الفصل السابع الجمع والمرأة والأمرة



يختلف الاسلام عن الفكر الغرفى في مفاهيم الاجتاع والمرأة والأسرة اختلافا واضحا وعميقاً فحيث يقيم الاسلام قاعدة الأسرة نجد مدرسة العلوم الاجتاعية تنكر فطرية الأسرة وتقرر انها غير موجودة .

العلوم الاجتماعة تنكر غفلية اللرة وتقرر انها غير موجودة .

ويتمثل الفارق بين مفهوم الاسلام للمجتمع ومفهوم الفكر الغرق في 
معند نقط جذية تقوم اساسا على الحلاف المهيق من حيث التكامل 
والانشطار فالفكر الغرق قد حدد موقعه بالنسبة للأساس الذي يرسى 
يوم الأحد اما باق أيام الاسبوع فإن مختلف حريات الربا والحياة 
الاجتماعة تحكم المجتمع ، وقتل (المنفعة) عاملا هاما ف حركة هذه 
المجتمع الاسلامي ، ومثال (المنفعة) عاملا هاما في حركة المفاف المجتمع الاسلامي و ومثال النازق الواسع بين المعل في المجتمع الاسلامي ، ومثال النازق الواسع بين المعل في المجتمع الاسلامي ، وهناك النازق الواسع بين المعل في المجتمع المنازلة المتحمع الأمل اليوم من أنجاه ، وإذا واجعنا مفاهم 
ورسعا بسيطر على المجتمع الغرق اليوم من أنجاه ، وإذا واجعنا مفاهم 
واسعا وجذيل فالاسلام يطرش مفهوم الانجاب الطبيعي والدعوة إلى ابادة 
واسعا وجذيل فالاسلام يطرش مفهوم الانجاب الطبيعي والدعوة إلى ابادة 
واسعا وجذيل فالاسلام يطرش مفهوم الانجاب الطبيعي والدعوة إلى ابادة 
مضعفه ، كا يعارض الاسلام استعلاء الانسان وفي نفس الوقت يعارض 
صفعيفه ، كا يعارض الاسلام استعلاء الانسان وفي نفس الوقت يعارض 
صفعيفه ، كا يعارض الاسلام استعلاء الانسان وفي نفس الوقت يعارض 
صفعيفه ، بأنه حيوان تحكمه غرائره ويضع الانسان موضعه الطبيعي .

فالاسلام يعلمي اهمية كبيرى للانسان كفرد في مجتمع ، ويقرر أن كل فرد في انجمتمع يستحق من الاحترام والطاعة قدر ما يحمل من المستولية ويتحلى به من قيمة ما لم يكن نظاما من نظم الاحتماع ، إن المفعف هو هدم القرد وهدم الأمرة لحساب الجماعية الأمية . ان دوركام ومدرسته لا يعترفان بأن الكيان الانسان للفرد هو أساس الحياة الاجتماعية وهو برفض أن نظام الأمرة ترتبط يوجود العواطف التي يكياة الأباء الإباء ويرفض العلاقة الزوجية ولوجها ويوفض وجود عاطفة دينية فطرية لدى الانسان ويرفض مسألة الغريزة الجنسية والبر بالوالدين وعية الأبناء ويرفض القول بأن نشأة الدين والزواج والأمرة فطرية وهو يصدر في هذا عن فكرة الجرية الاجياعية التي لا تجمل للفرد الرادة ما و يرقدم نظريته على التفسير الحيوالى للانسان ويرى ان الاحلاق ليست قيمة ذاتية ولا هي ثابتة على وضع معين وان الجنمة هو الأصل في كل الظواهر الاجتاعة الحيد الانسان.

هذه المفاهيم التي تعبر اساس النظام الاجتاعي الغرق اليوم والتي يحاول الفوذ الغرق فرضها على المجتمعات الاسلامية تختلف مع مفهوم الاسلام الأحميل حيث أرسى بناء الأمرة على الدين: اى على طاعة الله وتقواه ومرافقيته والتقيد بأمره وحلاله وحرامه في كل شيء ، من أجل ذلك جعل الواج نظاما اساسيا له ضوابطه وقوانيه ولا يب ان أثرة المجتمع الغرقي وازمة الانسان الحديث وحضارته تصل إلى حد يعيد بلانهيار الذي حدث الأمرة نتيجة عوامل متعددة منها انصراف المرأة عن اليت وقساد نظام الزواج وظهور التقاليه والمدادات الخطوة التي اثرت على هذا النافذة ولخاصة خارج عش الحياة الزوجة ، كذلك فلاسلام لا يقر مشاعة العائلة ولا استقطاب ولاه الفرد للدولة للتقليل من اهمية الأمرة .

ومن أخطر محاؤلات الفتكر الغرق الوافد (تغير) وظيفة المرأة وهدم وظيفتها الأصلية ودفعها إلى عبال الحياة الاحتجاعة والعملية دون تقدير لأهمية دورها في التربية وبناء الأمرة ودعم هذه الحلية الاجتاعية الهامة . كما يرفض الاسلام فكرة التطور المطلق (الدارونية) التي تلفي قاعدة التوابت ، وفكرة (الجبية التاريخية) التي تلفي إرادة الفرد وتنكر تفسير الانسان تفسيرا ماديا بل حيوانيا .

لقد أقام الاسلام الأسرة على مفهومها الصحيح ، حين قرر أن الأسرة

هى الفطرة وان اللقاء بين الرجل والمرأة سكن ومودة ورحمة ، وان الطبيعة البشرية قائمة على هذا اللقاء من اجل دوام الاستمرار والعمران ولذلك فقد قرر الاسلام ان الزواج سنة وان من رغب عن هذه السنة فهو ليس مسلما ولا كان هذا اللقاء الذى فرضته طبيعة الرجل وطبيعة المرأة لإبد ان يتم فقد اعترف الاسلام بهذه الرغبة الصحيحة وقد رسم لتحقيقه وتتفيذه اطارا واصدا عكما أحاطه بكل عوامل القوة والمحافظة وحماه من الأخطار وذلك فإن الحروج عن منهج الزواج في العلاقة بين الرجل ولمرأة هو أول الخاطر .

وثان من اخطر ما حاولت قوى النفوذ الأجنبي أن تغيو مفهوم المسبئ غو المرأوة . التي جعل الأسلام رسائها الأولى هي الأمرة وبناء الأجيال الجديدة وحماية الأسرة ودعا إلى بنل عباية مضاعفة في رئيبا حتى تكون فادرة على اداء مسئولها وواجيا مقرقا بين الرجولة لم تحصل على بعضها في مجتمعات اوريا وامريكا إلا في المصر الحديث وجاءت مؤامرة تحرير المأرة لهدم الأمرة ولإنفاذ مخططات الملسونية بوروتكولات صهيون في تدمير المجتمات واخراج المرأة إلى التوري والمراقص بغير هدف إلا القضاء على مهمتها الأصلية ، وعندما النوري والمرقص بغير هدف إلا القضاء على مهمتها الأصلية ، وعندما الخصول على حقوقها نجد أن المرأة الملسلة تتراجع تماما على مضموها فكرة الاصالة والمودة إلى المنابع . الخصول على حقوقها نجد أن المرأة الملسلة تتراجع تماما عن مناجية المؤلفة ولمنورة الموادة والمودة إلى المنابع .

إن قضية العلاقة بين الرجل والمرأة وبين الآباء والأمهات من ناحية وبين الأبناء والبنات قضية كبيرة دخلت اليها مفاهيم مسمومة كثيرة ببدف تدموها وإذا راجعنا وجهة الاسلام عرضا مدى الفوارق العميقة بين مفهوم الاسلام ومفهوم الفكر الغربي وأهمها : خطأ القول بأن الرجل والمرأة متساويان في الخلقة والتركيب اليولوجي والمقل وقد ساق الفكر الغربي هذه الفرضيات في صورة الحقائق المسلم بها غير القابلة للمراجعة أو البحث عن دليل علمي ولكن البحث العلمي الفسيولوجي قد كشف عن سلامة مفهوم الاسلام فإن تركيب المرأة تركيب خاص مختلف ومعد لمهمة معينة مختلفة صحبي برى الطبيب اليكس كارمل أن الاحتلاف ليس موجودا في الشكل الحاص للأعضاء التناسلية وحدها وإنما هو متغلقل في تكوين الانسجة ذاتها وأن على خلية من خلايا جسمها تحمل طابع جنسها وفوق كل شيء بالنسة لجهازها العصبي .

ومن هنا نفهم ما قرته الاديان وما اقامه الاسلام من الفواق العميقة بين الرجل والمرأة وعن ان الدور الخطير الذي تقوم به المرأة من خلال الأمرة والطفولة والزوجية انما هو الاصالة الحقيقية والفطرة الطبيعية التي كشف عنها العلم بعد اربع عشر قرنا من نزول القرآن .

## الفصل الثامن الترييسية



إن اختلاف مفهيم التربية بين الاسلام والفكر الغربي بعيد المدى ، أبرها قيامها على النظرة الجامعة : روحا وعقلا وجسما وان يكون الالتزام الأخداق اساسها ، وتقوم التربية الاسلامية وفي فهم شامل اساسه الايمان بالله والمعرف في الأوض من أجل النهاء والانشاء وتقوم التربية الاسلامية على اساس بناء الفرد في البيت قبل الملوسة وأول من يطلب المسلامية على اساس بناء الفرد في البيت قبل الملوسة وأول من يطلب التربية المؤمنة على القصل بين التربية والأخلاق . وبعارض نظرية ديوى في التربية معارضة مرضة وهي نظرية مادية اصلا تبذف إلى تربية الأبناء خلارج نطاق الذين والأحلاق .

وقد تين أن خير ما في النظريات النربوية الحديثة قد احتوتها مناهج النربية الاسلامية من قبل مستمدة من القرآن الكريم والسنة ، وان جميع النظريات النربوية الوافدة قد نظر مفكروها إلى النربية من زاوية معينة مع اهمال يقية الجهات .

كذلك فإن نظرية الفصل بين التربية والتعليم ، هي محاولة للفضاء على الوحدة الجامعة للتربية التي اقرها الأسلام وتستهدف القضاء على الذائبة الأسلامية المتميزة بالمتلاقها وإيمانها بالله وصدق الوجهة في التعرف على الحقيقة الأساسية وهي أن الله تبارك وتعالى هو الحالق وأنه جل شأته وراء كل معطيات الحضارة وليست الطبيعة وليست القوانين الجيرة الدي يدعى الماديان الما تحكم مسار الكون دون تغير .

الجرية التي يدعى الماديون البا ككم مسار الكون دون تغير . وتصف النظريات التربوية غير الاسلامية بالناقض والنقس واحتلافها في اغراضها لأنها تمثل افكارا بشرية حايت نتيجة ظروف فردية وجماعية اما الاسلام فلأنه من الحق سبحانه فقد جاءت نظراته التربوية شاملة ومتكاملة لجميع نواحى الحجاة سواء بالتربية الفكرية أو الروحية أو الحسية أو المادية بما يلاهم الفطوة الاسارية .

فالتربية الاسلامية من شأنها ان تنقل الانسان باختياره ورضاه من

فرديته إلى غرية خالصة للانسانية كلها وليست غيية محلية أو وطنية وهذا الانتقال لا يتم إلا عن طريق رتزكية النفس، التي هي في استعداد لنقبل الانتقال من الانانية والبحل إلى البذل والانقاق .

والاسلام حين يعترف برغائب الانسان كلها وحقه في الحصول عليها وتعارستها ضمن ضوابط تحقق مسلامتها وتبعدها عن التطرف والجمود جمها ، يكون بذلك قد حقق مفهوم التربية الاسلامية وهو نقل الانسان للسلم من الصورة الواقعية إلى الصورة الأرقى في درجات حسن الانصال بالله والانتخاذ لمرضاته .

ومن هنا فإن تشبث المعلمين بمناهج الغرب في التربية مضاد تماما غاولة الحزوج من الأربة ذلك ان نظرية ديوي في فصل الدين عن التربية والتعلم لا تناسب الأمة الاسلامية وهي قد لفيت معارضة في وطنها وبين أعلها ، وقد كان الدين في نظر الغرب معوقا عن النهضة وليس هو كذلك في نظر المسلمين الذين كان دينهم متطلقا لدخول البشرية عصد الرشد القدكي .

ومن هنا فإن الاسلام لا يقر المناهج التربوية الوافدة التي تحاول أن تدفع الاجبال إلى الاستسلام الكامل لمغيات الحضارات والسقوط في مهارى اخطارها واخطائها وتقبلها وتبير الاوضاع المحرفة القائمة ، ومن هما فإن المجتمعات الاسلامية في غنى عن تبنى الاسلوب الغربي في لعما قيدت إلى فقدان الشخصية وإلى سقوط المجتمع الاسلامي في هوة الأخطار التي تعانى منها المجتمعات الغربية في الوقت الحاضر تحت اسم نوته الانسان الخديث .

ولا رب أننا بجب ان نقف بحرم إزاء الحملة التغييبة الضخمة التي توجه إلى اسلوب التربية الاسلامي الذي يجعل من الدين والأعبلاق اساسا لبناء النفس والعقل والجسم وبجب مقاومة فكرة : أن التعليم وحلم يكفي لبناء الانسان فالاسلام ف نظرته الجامعة يقدم للانسانية اليوم منطلقا إلى غطى الازمات والعقدات وهو حين يجمع بين التعليم والتربية يؤدى مهمته الحقة فى بناء خلق قوى وغاية واضحة قائمة على تقوى الله تبارك وتعالى .

ولقد كان من أكبر ما دعا اليه الاسلام وشدد عليه هو النبي عن إنساد الفطرة بالتعاليم الضارة ولذلك فقد احاطها بحوائط قوية فقد نبه الفوس إلى ضرر التقليد الأعمى للآباء والقادة، وأمر بطلب الدليل المفتح على كل دعوة يتقدم بها داع إلى نملة ، وكشف عن أن الملم ما لم يكن له إطار من الغاية الوضحة فإنه لا يؤدى إلى شيء . وف الاسلام يتحرك العلم والتعلم في اطار الأخلاق والعمل الصالح وترقية النفس والانتقال بها من الذاتية إلى الغيية

والمنبح الاسلامي يتميز عن المنبح الغرق من حيث تكامله وجوزية الآخر فينها يأخذ الاسلام الانسان ككل ويتعامل معه نفسا وعقلا الآخر فينها يأخذ الديمة تنسم بالانشطاية فهي تركز على جانب واحد وتهما الجوانب الأخرى فهي مكان ما تربية جسمية خالصة وفي مكان ما تجابل تربية الفرد حراً كل الحرية لا يتمين بضوابط ولا حدود، وهي في مكان اتحر تربية على يتمين بضوابط ولا حدود، وهي في مكان آخر تم تعد الانسان ترسا في آلة الجدم الكبري لا رئيل كه ولا كيانا عاصا ...

ولذلك فقد تقدمت في الغرب بعض قوى الانسان وتأعرت قواه الأعرى فانتهى به ذلك إلى التموق النفسي أما الاسلام فإن نظريته الجامعة إنما تحقق أولا من قبل كل شيء (السلام الداخل) للنفس الانسانة .

وهو ما تعتقده التربية الغربية الانشطابية التي تحاول ان نأعذ بها . لقد عجزت التربية الحديثة عن بناء الفرد في بيئتها وكان من نتيجة دعوتها إلى اطلاق الابناء دون توجيه او رعاية : اشبه بمن دفع مجموعة من العمني إلى آبار محفورة فسقطوا فيها ، ذلك ان طبيعة الأمور تقتضى بان يعان الكاتن الصغر حتى يصبح قادرا على ان يعرف طريقه وان يرى ما حوله وان يجافظ على نفسه والذلك فقد كانت الدعوة إلى إطلاق الأبناء دون توجه أو رعاية عملا مسموما خطير الأنر وهو الذى انتج اليوم تلك الصورة التى يعشها المجتمع الغربي بين حماعة رافضة في اسلوب الهبية وجماعة ضائعة في اطالر الوجودية وجماعة متحللة مندفعة مع الأهواء متسمة على نفسها ، ومن ها وقد تقرر عجز اسلوب التربية الحديثة في بيته فإننا في المجتمع الاسلامي أولى الناس بالانصراف عبد واتحام منهجنا الاهبيل الذى قلمه لنا القرآن والذى كون هذه الأمة واحياها ومادياً ودارة دوما على مواجهة الأعطار والذى حماها من القرق والضاء .

لقد حرمت النربية الحديثة شبابنا المسلم من عنصرى الايمان والخلق وحاولت ان تدفعه إلى طريق مجرد من كل سلاح فأصبح عاجزا عن استيماب حياته وهدفه وغايته .

الفصل التاسع الفسس



يقرر الاسلام للفن مفهوما مختلفا عن مفهوم الفكر الغربي :

اولا : أنه عنصر من عناصر الفكر لا ينفصل عن المنظومة الاسلامية في هدفها ووجهتها ويخضع للتوحيد الخالص والالتزام الأحلاق. والمسئولة الفدية

ثانيا: أنه يهدف اساسا إلى التسامى بالغرائز والارتفاع بالنفس الانسانية إلى الكمال.

ثاك : إن الفن الاسلامي يستمد مقوماته من الكلمة البليغة والفكرة الموحدة انتقالا من عالم المادة إلى عالم الفكر .

رابعا: لا يقر الاسلام فكرة الصراع بين الانسان والقدر على النحو الذى يقوم عليه الفن الغرني . ولا يؤمن المسلم بأن الانسان يثبت ذاته بمصارعة القدر ولا بأن البطل يتحطم على بد القدر .

خامسا: يقوم الفن على تقديم الأعلاق على الجمال وحماية النفس الانسانية من الانبيار تحت سنابك الشهوات واقرار اخلاقية الحياة والمجتمع ليكون الفرد والمجتمع معا قادين على مواجهة الاعطار والتحداث.

سادسا : ان هدف بروتوكولات صهيون هو ضرب القدوة على المقاومة وخلق جو التحلل والترف الفاسد لتكون هذه المجتمعات عاجزة عن مواجهة السيطرة الحارجية.

سابعاً: يختلف الفن الاسلامي عن الفن اليوناني الذي يقوم على طابعيه المادى والوثني والذي يجعل الأولوية للتأثيل المجسمة إعجابا بالأجساد وعيادة الصور والجمال العارى .

هذا ويقرر المفهوم الاسلامي للفن: استحالة التناقض مع الفطرة فاذا كانت الفنون من روح الفطرة وجب الا تخالف او تناقض دين الفطرة فإذا خالفت الفنون الدين في اصوله أو في دعوته ووجهته فهي فنون باطلة. ومن هنا تتعارض النظرة الواقدة للفن مع مفهوم الاسلام تماما فالمسلم لا يعبد الجميد الجميل عبادة وثنية ولا يقر الصراع بين الآلحة والانسان او بين القدر والانسان ولا يؤمن المسلم بتعدد الآلحة ولا تجميد الإله في صورة وثن حسى ملموس كما لا يؤمن المسلم بعبادة الطبيعة او الحسومات كما لا يقر الاسلام نظرية تقليد الطبعة او التفوق عليها .

الحسوسات كما لا يقر الأسلام نظرية تقليد الطبيعة أو التفوق عليها .
ومن هنا فقد قدم الفن الاسلامي مذهبا جديدا مستمدا من حقائق
الاسلام ، فأبدع في عال رسوم الحيوات والطهر وخوق من الحروف
العربية ذات الاسكال المتباية والأوضاع المختلفة طرازا زخرفها يتمثل فيه
المجلس الواقوة واقام فن (الرقش) او اللابساف على وحدات متناسفة على
غمة غاية في المبحدة والودق الجميل .

وحين في را الأسلام انه يوفض النقل المباشر من الطبيعة مما يطلق عليه وحين قرر الأسلام انه يرضى إلى التحرر الوجداني في الغرب (الخاكاة) كان يرمى إلى التحرر الوجداني والتعبد للقريب الملاصق وهو بهذا لم يقفل الباب امام قدارت الانسان التعبيبة ولكنه حروها من ان تخضع لعوامل الفناء وما حرمه الله .

إن رفض الفن الاسلامي نظرية ألحاكاة أو التقليد (التي هي اساس الفن الاغريقي والغربي) للنقل المباشر من الطبيعة قد فتح الباب امام التجريد واعادة الصياغة ، وبذلك اتجه الفنان المسلم حين تحرر من قوى الأرض للتطلع إلى السماء والآفاق البعيدة وإلى ما وراء الملموس والمنظور.

والفن الاسلامي يؤمن بأنه ليس ثمة عجز في الطبيعة يكمله الفنان وليست الطبيعة إلا وحدة من آيات قدرة الله التي ينبثن عنها في كل لحظة ملايين الصور فهو لا يواجهها بالجمود او يواجهها بالاعجاب بها وانما يواجهها بالاعتراف بقدرة الله القادر فليست الطبيعة معبودا كما هي في الفن الفرني وليس الفنان بقادر على ان يصنع ما يضاهها وليس في تصور المسلم فعل نمائي تقوم به الطبيعة في ذاتها ولذاتها اذ ليست الطبيعة بكل اشكالها سوى صور من خلق الله وقدرته الفذة المعجزة ومن ثم فإن القول بأن الطبيعة عجزت عن الكمال قول مرفوض ومردود لأنه يوحى بأنه ليس في قدرة الانسان مهما سمت مداركه ان يرى الطبيعة ناقصة وانه قد جاء لإتمامها وحاشا أن ينسب ذلك لمؤمن بالله تبارك وتعالى وصدق الله العظيم اذ يقول :

﴿ مَا تَرَى فَى خَلَقَ الرَّهُنَّ مَن تَفَاوَتُ فَارْجُعُ الْبَصِّرُ هَلَّ تَرَى مَنْ فطور . ثم ارجع البصر كرتين ينقلب اليك البصر خاساً وهو . 6 pms

وهذا تصور وثني لا يقره الفن الاسلامي ، فلا الطبيعة عجزت ولا الانسان قادر على انه يعلو على ما صنع الله في الطبيعة وحاشا للفنان المسلم ان يخطر بباله انه ينافس خلق الله . كما توهم بعض الغربيين .

وهكذا يختلف الفن في مفهوم الاسلام عنه في المفهوم الغربي فالمفهوم الغربي وثنى المصدر استمد مصادره من بين ما سماه الصراع يين الآلهة والانسان او بين القدر والانسان حيث تكون هذه هي عقدة الصراع في المسرحيات اما المفهوم الاسلامي فهو قائم في جوهره على القرآن والتوحيد والاطار الاخلاق واخبات النفس لله واسلام الوجه لله وأن يكون الفن مصدرا لكي ترداد النفوس المؤمنة ايمانا بقدرة الله تبارك وتعالى



## خصاعمه المحافظة على الذاتية الاسلامية فريضة من فرائض العقيدة



إن خير تعبير عن موقف الاسلام وقيزه واختلافه مع الفكر الغربي بامتداده الوشى القديم ، ومراحل الفكر الديني الهودي والمسجى وبالمرحلة المعاصرة من خلال الفلسفات المادية يتقرر في ال الفكر الاسلامي ، لا شرق ولا غربي ، كما انه ليس مركبا الفكريان الليبوالي والملكني ، وليس حلقة اتصال تربط بينهما به هو فكر مستقل فو طابع خاص يقوم على التوجيد ويتميز بعاصر اساسية ثلاث ١ — ربانيته ٢ — السانيت ٣ — عاليت ، والاسلام بملاه المفاهم يمتد بالرغم من كل ما يوجه اليه من مؤامرات لأنه الفطرة والعقل والمستقبل .

ل ما يوجه اليه من موامرات فه المقرة وانعقل والمستقبل . وأن النكسات التي تصاب بها الأمة الاسلامية ترجم إلى أمرين : اولهما : التهاون في اقامة منهج الله وتطبيقه على المجتمعات .

ثانيهما : الظن بأن مناهج الغير الوافدة قادرة على إعطاء مجتمعات المسلمين دفعة إلى التقدم .

ولذلك فإن النكسة تكون دائما هي التيجة الطبيعية الاسطناع اسلوب الفرمة الغرب على الفريق المرب المقاومة الغرب والتماس منبح أمة غاصبة للانتصار عليها والظن الوافق الوافق الإعطاء امة الاسلام مكانها او اى قدر من القوة او المرق ، فقد خداج العرب والمسلمون بأكاذيب الصداقات الدولية وغفلوا عن الاسلوب خداج العرب والمسلمون باكاذيب الصداقات الدولية وغفلوا عن الاسلوب الذي رحمه لهم القرآن به وكأنه ينصحا اسباب النصر على العدو نما ينفته العدو نفسه ليخدعنا به وكأنه ينصحانا ، فهم مطبحتم يضمون الحقد ويبدفون إلى ايقاع المسلمين والعرب في خراجم لاحتوائهم والذلافم وتخدعونهم بيهى المناطقة واليصموم في دائرة التواكهم واحتوائهم والذلافم وتخدعونهم بيهى الأعامة عن منجهم الأميل وليصمومه في دائرة عراصه يهوى التواكهم والمعتوان فائهم التي يتميزون الحقدون سلاحهم البيال في مواجهة الأرمات والاحفات : ألا وهم منجهم الرباق ، سلاحهم في وحه كل غلل وعاد ، كذلك فقد غفل

المسلمون والعرب عن مقاييسهم فى مواجهة العلو أو فى حساب النصر أو فى قيادة الجيوش ، أو تطبيق منهج الله وظنوا انهم يستطيعون لو التمسؤ مناهج الغرب ان يصبحوا مثلهم قوة وان يتحروا من اسرهم ، وكان ذلك اكبر مفعز فى حياتهم واقوى خدجر دفع إلى صدورهم ، ذلك لأن لكل امة قيمها وعقيدتها واساليها التى تمكنها من النصر واستعادة الحق ، وان مقاهم اى امة لا تفع امة اخرى اذا اختلفت

0000

إن ابرز ما نحتاج ابه ان نقف موقفا حاصا أمام الحضارة الغربية بعد ان حكم الغربين انفسهم على حضارتهم بالهزيمة والانبيار ذلك أن من اكبر العاصات النجيز الواضع بين الاسلام والفكر الغرف: المؤقف المنتجز من الحضارة الغربية والمواصلت انهيزها واستعلاء فلسفتها الملادية وعجزها من خلال ايدلوجيتها الليوائية والماكسية عن العطاء وعدم قدرتها بالرغم من التوسع العلمي والتكولوجية البارع إلى إعطاء البشرية منهجا يكفئ المزافها الروسية يوشف حياتها الملدية.

إن مفاهم الحضارة الغربية هي من ابرز ما يختلف فيه الاسلام عن فكر الغرب فهذه المظاهر الحضارية كلها يراها الاسلام غربية على المفهم الانساني لعدة أسباب:

- ١ \_ جفاف العواطف واختفاء العطاء البشرى المتبادل .
- ٢ ــ تنكر الابناء للآباء إلى حد يصل إلى القطيعة أو التخلص منهم .
   ٣ ــ حالة الاغتراب بين الأجيال .
  - ٤ ـــ الغياب عن الوعي نتيجة تعاطى المخدرات .
    - الانتحار نتيجة الوفرة .
    - ٦ ازمة الاستهلاك والاندفاع نحو الترف واهدار القيم .
  - ٧ \_ تضحية القم الاخلاقية والمسئولية الفردية والجزاء الأخروى .

 ٨ ــ الاستعلاء العنصرى ودعوى السيطرة على مقدرات الطاقة وتبديدها.

ومن اجل ذلك كله كانت صيحة الاسلام اليوم هي :

يجب ألا يذوب المسلمون في حضارة الغرب وان لا تحتوينا وان نقف منها موقفا واضحا وصريحا .

ان الحضارة الغربية بدأت من الاسلام ثم اغرفت عنه وانها الآن في مرحلة السقوط لأنها خالفت منهج الله تبارك وضال واندفعت بأهواء الانسنان ومضامعه ، وان هذه الأزمة التي تحقى بالبشرية اجتماعيا واقتصاديا مصدوها عباب البعد الإلمي عها ، وقصورها عن السير طيق المراز الورة في معلها على تدمير التيم والاسراف في تديد الثروة واعلاء جانب الاستهلاك والانسماد، بالقوة الذينة والمدرجينية في صرا القوتين . ومن هنا فإن على الاسلام ان يتقدم ليستأنف طريقه في بناء حضارة الانسانية من جديد على التوجيد الخالص .

إن رسالة الاسلام مدعوة لتنقذ العالم مرة اخرى بعد ان سقط في براثن الوثنية والمادية والانبيار الخلقي .

وان المحركة اليوم هي معركة تأكيد الذات والحافظة على الذات أو حماية الذات: الذات الاسلامية التي كونها القرآن الكريم خلال اربعة عشر قرنا من الانهيار ، من التدهور ، من الجمود ، من المداخلة ، من الانصهار في الفكر البشري العالمي .

ان المحافظة على اللتاتية الاسلامية فريضة من فراتض العقيمة والأمة في نفس الوقت ، ذلك انه قد نين ان الهدف الحقيقي وواء المؤامرة التي تقردها القوى العالمية هي تفويب المسلمين في الكيان الأممي والعالمي عن طريق ثلاث عبارات خدعت الكتيين واصبحت تجرى على الستيم في سهولة ويسر دون دواية لمدى الأبعاد الخطية التي ترمي إليها وهي : الانفتاح الثقافي ، التلقيح الثقافي ، اثراء الفكر .

وكل كُلمة من هذه الكلمات في حاجة إلى توضيح لاخطارها واعماقها بغب على الغافلين المخدوعين.

لقد مر المسلمون عبر حلقتين من مراحل الصراع مع القوى الغربية الحريصة على التهام العالم الاسلامي : مرحلة الاحتلال العسكرى والسياسي ، ثم مرحلة الغزو الفكرى الليبرالي الماركسي الصهيوفي .

وقد استطاع العالم الأسلامي أن يقف من هاتين المرتبين موقف الصمود غير أن المرحلة الثالثة المبسوطة الآن من وراء كل مؤامرات الفكر والثقافة والتعلم وما يسمونه التبادل الثقاف ولمنح الدراسية انحا لشتهدف إزالة الهوية الاسلامية العربية كاملة وصهر هذه الأجيال الجديدة في يوتقة الفكر الأممي تحت اسم الحضارة العالمية والثقافة العالمية العالمية والثقافة العالمية والتقافة العالمية والتقافة القائمة العالمية والتقافة العالمية والتقافة والتعلم والتقافة والتعلم والتعالمية والتعالمية

ولذلك فنحن يجب ان نعرف عمق الفوارق بين الاسلام وبين هذه الأبدلوجيات القديمة والمتجددة في مختلف جوانب القضايا السياسية والإجتاعية الاقتصادية على النحو الذي تناوله هذا البحث كمنطلق القضاء على تلك الدعوة المسعومة المثارة حول وحدة الاديان أو وحدة التقالات أو وحدة الخشارات وهو أصطلاح قد يصلح فيما بين أم الغرب ولكنه الإصلح فيما بين ألغرب بشقيه والاسلام الذي له طابعه المتعيز والزائية المخاصة التي يجب أن تبقى معلما وأضحا صربحًا إلى أن يرث ألف الأرش ومن علمها.

هذا وبالله التوفيق



## صدر من هذه السلسلة

| المؤلف                                            | الكتاب                                                                              |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| [ الدكتور حــــن بــاجـــودة ]                    | ١ ـ تأملات في سورة الفاتحة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| [ الأستاذ أحمد محمد جمال ]                        | ٢ _ الجهاد في الإسلام مراتبه ومطالبه                                                |
| [الأستاذ نــذيـــر حــمــــدان]                   | ٣ ـ الرسول ﷺ في كتابات المستشرقين —                                                 |
| [ الدكتور حسمين مسؤنس ]                           | ١٤ _ الإسلام الفاتح                                                                 |
| [ الدكتور حسان محمد حسان ]                        | <ul> <li>وسائل مقاومة الغزو الفكرى</li> </ul>                                       |
| [ الدكتور عبد الصبور مرزوق]                       | ٦ _ السيرة النبوية في القرآن الكريم                                                 |
| [ الدكتور على محمــد جريشة ]                      | ٧ _ التخطيط للدعوة الإسلامية                                                        |
| [ الدكتور أحمد السيد دراج ]                       | <ul> <li>٨ _ صناعة الكتابة وتطورها فى العصور الإسلامية</li> </ul>                   |
| [ الأستاذ عبـد الله بـوقـــس ]                    | <ul> <li>٩ ـ النوعية الشاملة فى الحج ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
| [ الدكتور عباس حسن محمد ]                         | ١٠ _ الفقه الإسلامي آفاقه وتطوره                                                    |
| <ul> <li>[ د. عبدالحميد محمد الهاشمي ]</li> </ul> | ١١ ـ نحات نفسية في القرآن الكريم                                                    |
| [ الأستاذ محمد طاهر حكيم ]                        | ١٢ ـ السنة في مواجهة الأباطيل                                                       |
| [ الأستاذ حسين أحمد حسون ]                        | ١٣ _ مولود على الفطرة                                                               |
| [ الأستاذ عـلى محمــد مختــار ]                   | ١٤ ـ دور المسجد في الإسلام ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| [ الدكتور محمد ســـالم محيسن إ                    | ١٥_ تاريخ القرآن الكريم                                                             |
| [ الأستاذ محمـد محمود فرغلي ]                     | ١٦ ــ البيئة الإدارية في الجاهلية وصدر الإسلام                                      |
| [ الدكتور محمد الصادق عفيني ]                     | ١٧ _ حقوق المرأة في الإسلام                                                         |
| [ الأستاذ أحمد محمد جمال ]                        | ١٨ _ الفرآن الكريم كتاب أُحكمت آياته[١]                                             |
| [ الدكتور شعبان محمد اسهاعيل ]                    | ١٩ _ القراءات أحكامها ومصادرها                                                      |
| [ الدكتور عبد السنار السعيــد ]                   | ٣٠ ـ المعاملات في الشريعة الإسلامية                                                 |
| [ الدكتور على محمــد العمــارى ]                  | ٣١ _ الزكاة فلسفتها وأحكامها                                                        |
| [ الدكتور أبو البريــد العجــمي ]                 | <ul> <li>٢٢ حقيقة الإنسان بين القرآن وتصور العلوم</li> </ul>                        |
| [ الأستاذ سيــد عبد المجيد بكر ]                  | ٣٣ _ الأقليات المسلمة في آسيا وأستراليا                                             |
| [ الدكتور عدنان محمــد وزان ]                     | <ul> <li>٢٤ ـ الاستشراق والمستشرقون وجهة نظر</li> </ul>                             |
| [ معالى عبد الحميــد حمــوده ]                    | <ul> <li>۲۵ الإسلام والحركات الهدامة</li> </ul>                                     |
|                                                   |                                                                                     |

الكتاب المة لف ٢٦ ـ تربية النشء في ظل الإسلام\_ [ الدكتور محمد محمود عمارة ] ٢٧ ـ مفهوم ومنهج الاقتصاد الإسلامي ــــــــــ [ الدكتور محمد شوقي الفنجري ] ۲۸ ـ وحر الله \_\_\_\_ [ الدكتور حسن ضياء الدين عتر] ٢٩ ـ حقوق الإنسان وواجباته في القرآن \_\_\_\_ 7 حسن أحمد عبدالرحمن عابدين ] ٣٠\_ المنهج الإسلامي في تعليم العلوم الطبيعية [ الأستاذ محمد عمر القصار]

[ الأستاذ أحمد محمد جمال ٣١\_ القرآن كتاب أحكمت آياته ٢٦]\_\_\_\_\_ ٣٢\_ الدعوة في الإسلام عقيدة ومنهج \_\_\_\_ 7 الدكتور السيد رزق الطويل آ ٣٣ ـ الاعلام في المجتمع الإسلامي \_\_\_\_\_ [ الأستاذ حامد عد الواحد]

٣٤ ـ الإلتزام الديني منهج وسط \_\_\_\_ [ عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني ] ٣٠\_ التربية النفسية في المنهج الإسلامي \_\_\_\_ [ الدكتور حسن الشرقاوي ] ٣٦ ـ الإسلام والعلاقات الدولية \_\_\_\_\_\_ [ الدكتور محمد الصادق عفيفي ]

٣٧\_ العسكرية الإسلامية ونهضتنا الحضارية \_\_ [اللواءالركن محمدجال الدين محفوظ] ٣٨ ـ معانى الأخوة في الإسلام ومقاصدها ــــــ [ الدكتور محمود محمد بابللي ] [ الدكتور على محمد نصر]

٣٩ - النهج الحديث في مختصر علوم الحديث -.٤٠ من التراث الاقتصادي للمسلمين \_\_\_\_ [ الدكتور محمد رفعت العوضي ] 11\_ المفاهيم الاقتصادية في الإسلام \_\_\_\_\_ [ د. عبدالعلم عبدالرحمن حضر ] ٤٢ ـ الأقليات المسلمة في أفرقيا \_\_\_\_\_ [ الأستاذ سيد عبد المحيد بكر] 17 - الأقليات المسلمة في أوروبا \_\_\_\_\_\_ [ الأستاذ سيد عبد المجيد بكو]

£4 ـ الأقليات المسلمة في الأمريكتين \_\_\_\_ [ الأسناذ سيد عبد انجيد بكر] ٥٤ \_\_ الطريق إلى النصر \_\_\_\_\_ [ الأستاذ محمد عد الله فودة ] ٢٤ – الإسلام دعوة حيق \_\_\_\_\_\_\_ [ الدكتور السيد رزق الطويل] ٤٧ ـ الأسلام والنظر في آمات الله الكونية \_\_\_ [الدكتور محمدعبدالله الشرقاوي] [د. البدراوى عبدالوهاب زهران ] 44۔ دحیض مفہریات ۔۔۔۔۔۔۔۔

£9۔ انجاھـــدون فی فطـــانی \_\_\_\_\_\_ 1 الأستاذ محمد ضياء شهاب إ ·هـ معجزة خــلق الإنسان \_\_\_\_\_\_ [ د. عبد الرحمين عثميان ]

الكتاب المؤلف

٥١ \_ مفهوم القيادة في إطار العقبدة الإسلامية [اللكتور سبد عبدالحميد مرسى]





;.

طبيع عطسابع رابطسة العسالم الإسسلامي بـ مسكة المكسومسة